# Resilience

celebrating the lives of Cambodian peace builders





# Resilience

#### celebrating the lives of Cambodian peace builders

Researched and prepared by Seng Sakara

Supported by
The Centre for Peace and Conflict Studies, Cambodia
The Haas Center for Public Service of Stanford University

# មាត៌កា

#### Contents

| អារម្ភកិថា |     | Introduction | 3  |
|------------|-----|--------------|----|
| ជាវណ្ណាត   | હિ  | Chea Vannath | 4  |
| ជាង៍ សុខា  | უ   | Cheang Sokha | 6  |
| ហួត ថាវរី  | 90  | Huot Thavory | 10 |
| ហ៊ុយ រំដួល | 9 d | Huy Romduol  | 14 |
| ជីតា ឃិះ   | ე უ | Khus Thida   | 16 |
| មាស សូកែវ  | ១៨  | Meas Sokeo   | 18 |
| ណែប ស៊ីនថៃ | ២០  | Neb Sinthay  | 20 |
| នៅ កាស៊ី   | ២ ២ | Neou Kassie  | 22 |
| សេក សាវុំ  |     | Sek Sarom    | 24 |
| សុង៍ កុសល  | ២៨  | Song Kosal   | 28 |
| ទូប រ៉ារីន | no  | Touch Varine | 30 |
| យ៉េង វីរះ  | ៣២  | Yeng Virak   | 32 |
| ឡុង ខែត    | ពថ  | Long Khet    | 34 |

កម្រងរបាយការណ៍ទាំងអស់ក្នុងស្យេវភៅនេះជារឿងផ្ទាល់របស់មនុស្ស ១៣ ភាក់ ដែលជាឧទាហរណ៍បញ្ជាក់អំពីបុគ្គលមួយចំនួនដែលចេះកែឆ្នៃបទ ពិសោធន៍ពីភារទាស់ទៃវគ្គាឲ្យក្លាយទៅជាចំណង់សំរាប់កសាងសន្តិភាពឲ្យបាន ជានិរន្ត។ នេះជាស្វេវភៅដែលចង់ក្រង់ពីសំភាសដែលនាងខ្ញុំបានធ្វើនៅពាក់ កណ្ដាលឆ្នាំ ២០១១ នៅប្រទេសកម្ពុជា បន្ទាប់ពីបានទទួលការអនុញ្ញាតិពី មហាវិទ្យាល័យតាងខ្ញុំ តៅសហរដ្ឋអាមេរិក។ ខ្ញុំមានឱកាសដ៏ល្អពិសេសដោយ បានស្លាប់អំពីជីវិតនឹងដំបូស្មានរបស់ខ្មែរអ្នកកសាងសន្តិភាពទាំង ១៣ ភាក់ ចំណង់ង៍ខ្លាំងក្លារបស់គាត់នឹងការសុខចិត្តចែករំលែក(បុវត្ថិរូបមនោសញ្ចេត្តតា នឹងមហិច្ឆិតាជាមួយខ្ញុំ ដែលខ្ញុំមិនបានស្ថានទាល់តែសោះ។ ខ្ញុំមើលឃើញទស្សនៈ នៅក្នុងដំបូស្ថានរបស់គាត់ទាំងអស់ដែលខ្ញុំខំចំលងដោយផ្ចិតផ្ចង់នុវប្រវត្តិដែល គាត់បានបកស្រាយប្រាប់ខ្ញុំ។ អត្ថបទនេះជាបំណងរបស់ខ្ញុំក្នុងការជួយផ្សប់ផ្សាយ ឲ្យបានទៅដល់ខ្មែរទាំងអស់ ខ្មែរអាមេរិកាំងនឹងអ្នកទាំងអស់ដែលចាប់អារម្មណ៍ ក្នុងរឿងនេះ អំពីមេរៀនអ្នកកសាងសន្តិភាពទាំងនេះបានបក(ស្វាយឲ្យខ្ញុំនិង ការយល់ដល់របស់ខ្ញុំពេលបានស្លាប់គាត់។ បើគាត់ទាំងអស់មិនបានចូលរួមនឹង គាំឲ្រទេខ្ញុំមិនអាចរៀនសូត្រអំពីទំនាស់ដែលប្រទេសកម្ពុជាបានឈមមុខក្នុង ឋានះជាប្រទេសដែលកំពុងអភិវឌ្ឍហើយក្ខ័រូមិនអាចយល់ដឹងឲ្យពិតប្រាកដអំពី ប្រវត្តិរបស់(គ្មួសារផ្ទាល់របស់ខ្ញុំដែរ។ បទពិសោធន៍នេះបានបង្ហាត់ខ្ញុំពីអ្វីដែលខ្ញុំ មិនបានយល់ពីមុន្តខ្ញុំសូមអាវគ្គណចំពោះអ្នកចូលរួមទាំងអស់ចំពោះ The Haas Center នៃមហាវិទ្យាល័យ Stanford នីដ៍ the Center for Peace and Conflict Sudies (២មទាំងគ្រួសារខ្ញុំដែលធ្វើឲ្យគំរោងការនេះសំរេចបានដោយ ជោគជ័យ។

សេង សាកាវ៉ា

This story collection is a book of thirteen passages that illustrate how some individuals have transformed their experiences with conflict into motivation to build sustainable peace. It is the culmination of several interviews I conducted in the summer of 2011 on an undergraduate fellowship in Cambodia. I had the wonderful opportunity to listen to the lives and advice of Cambodian peacebuilders, and their enthusiasm and willingness to share their history, feelings, and aspirations with me was more than I could have ever hoped for. I found such insight in their advice that I struggled to convey concisely the beautiful and moving tales they gave me. These writings are my attempt to share with others - Khmer, Khmer-Americans, and others interested - the lessons these peacebuilders shared with me and the realizations I had while listening. Without their participation and support, I would not have learned about the conflicts facing Cambodia as a developing country nor gained a better understanding of my own family's history. This experience has been a transformation - thank you very much to the participants, the Haas Center for Public Service of Stanford University, the Centre for Peace and Conflict Studies, and my family for making it possible.

Seng Sakara



លោកស្រីវណ្ណាត បានសារភាពថា ទាំងសកម្មភាពលោកស្រីខាងផ្នែកលទ្ធិប្រ-ជាធិបតេយ្យ ទាំងជំហ៊រដីកសំលោកស្រីក្នុង សង្គមពលរដ្ឋខ្មែរគឺមិនមានជាចំណែកនៃ ផែនការណាមួយទេ។ រស់នៅក្នុងគ្រួសារ លោកស្រីដែលមានជំនឿស៊ប់ ទៅក្នុងព្រះ ពុទ្ធសាសនា លោកស្រីត្រូវបានរៀនតាំងពី ពេលលោកស្រីនៅតូច ថាការផ្លាស់ប្តូរគឺជា ភាពតែមួយគត់ដែលពិតប្រកង។

លោកស្រី មិនដែលរំពឹងគិតដល់អតាគតលោកស្រីឡើយ ហើយនិយាយដោយងាយ ស្រួលថា "ការរំពឹងគិតឬការគ្រោងទុកជាមុនមិនមែនជាលក្ខណះរបស់ខ្ញុំទេ...ដល់ថ្ងៃ ណាស៊ីមថ្ងៃនីង<sub>"</sub>។

លោកស្រីវណ្ណាត បានចំណាយពេលជិតម្លៃឆ្នាំក្នុងការជួយកសាងប្រទេសកម្ពុជា។
ក្នុងឋានៈជាប្រធាននៃគណៈកម្មាធិការដើម្បីបោះឆ្នោតដោយសេរិនីងយុត្តិធម៌នៅ
ប្រទេសកម្ពុជា ទសវត្សរ៍១៩៩០ លោកស្រីបានតាមដានដំណើរការនៃការបោះឆ្នោត
ដើម្បី កែលំអរដំណើរការនេះឲ្យបានកាន់តៃត្រឹមត្រូវឡើង។ ក្នុងឋានៈជាប្រធាននៃ
មជ្ឈមណ្ឌលអភិវឌ្ឍន៍សង្គមពីឆ្នាំ១៩៩៦ ដល់ ឆ្នាំ២០០៦ លោកស្រី បានធ្វើឲ្យរីកចំរើន
ក្នុងការទទួលខុសត្រូវ និងការចូលរួមរបស់ពលរដ្ឋក្នុងសកម្មភាពសង្គមនានា។ នៅលើ
ឆាកអន្តរជាតិលោកស្រីជាស្ត្រីម្នាក់ក្នុងចំណោមស្ត្រីទាំង ១០០០ តាក់ ដែលត្រូវបានប្រើស
រើសជាអ្នកអាចទទួលរង្វាន់ណូបែលឆ្នាំ ២០០៥។

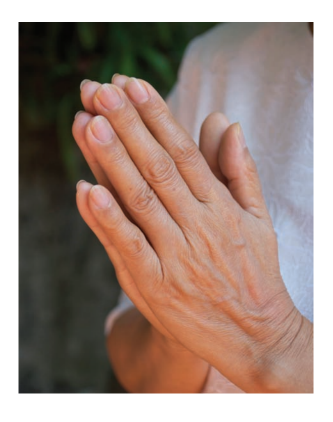
ថ្វីបើជ័យជំនះបានមកពីការយកចិត្តទុកដាក់ នឹងការប៉ិន(ប្រសប់របស់លោកស្រីក៍ ដោយ លោកស្រីវណ្ណាត នៅតែនឹកទៅដល់ការប្រឹងប្រែងតស៊ូរបស់លោកស្រី ដើម្បីឲ្យ ក្លាយទៅជាសកម្មជនដែលបានត្រូវគេទទួលស្គាល់ដល់សព្ទថ្ងៃនេះ។ For Vannath, neither her extensive activism for democracy nor her leadership in Cambodian civil society was part of any plan. Growing up in a devout Buddhist family, she was taught early on that change is the only certainty. She did not dream of her future and says simply, "dreaming and planning is not my type...I choose day by day."

Vannath has spent almost 20 years helping to reconstruct and rehabilitate her war-torn country. As president of the Coalition for Free and Fair Elections in the early 90s, she monitored election processes in order to improve transparency. Then, as president of Cambodian Social Development from 1996-2006, she helped establish the first series of public forum debates on national issues, as well as the first national survey on corruption and the first national curriculum on transparency and accountability. As a testament to her dedication, she was one of 1000 women nominated for the Nobel Peace Prize in 2005.

Although her accomplishments speak to her focus and ability, Vannath remembers her struggle to become the activist she is known as today. She recalls, "When I arrived in the [refugee] camps, they [fellow refugees] looked at me like I was their savior." She explains that because she was one of few surviving members of the educated class, they expected her to be a leader. But being a leader was not her disposition. In her time, Cambodian women were not vocal. They were not involved in the greater community, and neither was she. When asked what made her decide to become an activist, she says, "my awakening was seeing Khmer wander from the tombs like living ghosts…" Her experiences with suffering were her motivation. "Although it went against my culture, I decided to be involved."

លោកស្រី នឹកឡើងវិញ "ពេលខ្ញុំបានមកដល់ជំរុំភ្យេសខ្លួនគេ(ជនភ្យេសខ្លួន)មើល មក្ខុខុំថាជាអ្នកមកសង្គ្រាះគេទាំងអស់គ្នា។" លោកស្រីពន្យល់ថា ពីព្រោះលោកស្រីជាជន ម្នាក់ក្នុងចំណោមអ្នកនៅរស់សេសសល់ពីស្លាប់ដ៏តិចតួចដែលថិតនៅក្នុងសង្គមអ្នកចេះ ដឹង។ គេទាំងនោះ សង្ឃឹមថាលោកស្រីត្លែវធ្វើជាអ្នកដឹកសំ។ ប៉ុន្តែជាអ្នកដឹកសំ មិនមែន ជានិស្នាការលោកស្រីទេ។ នៅពេលនោះ ស្ត្រីខ្មែរមិនមែនជាអ្នកបញ្ចេញមតិឡើយ ស្ត្រីខ្មែរមិនទាក់ទងនឹងសង្គមធំៗ ហើយលោកស្រីក៏ដូចស្ត្រីឯទៀតៗដែរ។ ពេលសួរថា ហេតុអ្វីលោកស្រីសំរេចចិត្តធ្វើជាសកម្មជន លោកស្រីឆ្លើយថា "ការភ្ញាក់ រលីករបស់ខ្ញុំគឺ ដោយការឃើញខ្មែរហាក់ដូចេខ្មាចរស់ដើរវង្វេងរវើរវាយចេញពី ផ្ទូរ"។ បទពិសោធន៍ លោកស្រីជាមួយការវេទនា បានជំរុញចិត្តលោកស្រីឲ្យធ្វើ។ "ទោះដីវថា ការធ្វើនេះ មិន ទំនងនឹងវប្បធម៌ខ្មែរក្តី ខ្ញុំនៅតែសំរេចចិត្តជួយបំរើសង្គម"។

ចំពោះអ្នកជំនាន់ក្រោយ លោកស្រីវណ្ណាត សូមរំលឹកអ្នកទាំងអស់គ្នាថា ជីវិតជា ការតស៊ូ ដើម្បីឲ្យមានលំនឹងតុល្យភាព។ មនុស្សម្នាក់ៗឲ្យវិតស៊ូ ដើម្បីរក្សាលំនឹងរវាង ការលូតលាស់រាងកាយនឹងស្មារតី, រវាងការលូតលាស់នៅក្នុងរង្វង់ឲ្យសារនឹងរង្វង់ ការងារ។ "កម្ពុជាឲ្យវិច្ចើករថ្មីងថ្លែងរវាងការរីកចំរើនជាតិនឹងសេចក្តីថ្លៃថ្នូរនៃមនុស្ស"។ លោកស្រីពន្យល់ "ខ្ញុំមិនជាល្ងង់រហូតទៅគិតថាខ្ញុំអាចកែវិឆ្នូបទេសបានទេ ប៉ុវ្តែខ្ញុំ បន្តការប្រយុទ្ធតស៊ូ"។ បើតៅតែមានការតស៊ូ លោកស្រីជឿថាគីនឹង មានសេរីភាព ក្នុងការប្រើសរើស។ ចំពោះរូបលោកស្រីផ្ទាល់ លោកស្រីវណ្ណាត បានពុះពារដើម្បីឲ្យ បានជាការប្រាកដថា យុវជនជាន់ក្រោយដែលនឹងដឹកសំប្រទេសជាតិនឹងមានសេរីភាព ក្នុងការជ្រើសរើសដើម្បីស្ថាបនាអនាគតដែលមានលំនឹងតុល្យភាពមាំមុន។



For the future generation, Vannath reminds them that life is a struggle for balance. Each person balances between physical and mental growth, family and work. "Cambodia must balance between national growth and the dignity of the people." She explains, "I am not so naïve as to think I can change the country, but I continue fighting for the struggle." As long as the struggle exists, she believes the freedom to make change is possible. In her dedication, Vannath strives to ensure that young leaders have the freedom of choice to build a balanced future.



សុខាមានការចាប់អារម្មណ៍ និងបើក ចិត្តយ៉ាងទុលយក្នុងការខែករំលែកពីបទ ពិសោធន៍ និងជីវិតតស៊ូរបស់គាត់ចំពោះខ្ញុំ។ សម្តីរបស់គាត់ពោរពេញទៅដោយខ្លឹម សារដែលបង្ហាញពីការចេះដឹងដោយមាន ការដកស្រង់អត្ថបទចេញពីអ្នកនិពន្ធជា ចើនដែលសុខាបាន(បមូលទុកក្នុងរយៈ ពេលជាវាយ០ឆ្នាំកន្លងមកនេះ។

គាត់និយាយថា "សម្រាប់គាត់ មិនមានឲ្យបម្រៀនជាក់លាក់ណាម្នាក់ដែលបានណៃ សំ ឬបម្រៀនថាតើគួរធ្វើដូចម្ដេចដើម្បីដឹកសំជីវិតរបស់ខ្លួនឯងឲ្យបានជោគជ័យ ឬបម្ហាញពីអ្វីជាតម្លៃនៃជីវិតរបស់ខ្លួននោះឡើយ" ទោះបីជាយ៉ាងណាក៏ដោយ ឲ្យទាំងអស់ និងឪពុកម្ដាយរបស់គាត់បានជួយរៀបចំខ្លួនគាត់ឲ្យមានមូលដ្ឋានត្រឹះ ក្នុងការរៀបចំជីវិត។ លើសពីនេះទៀត អ្វីដែលមានឥទ្ធិពលសំខាន់មកលើគាត់គឺ គំនិតអប់រំដែលដកស្រង់ចេញពីស្បេវភៅរបស់អ្នកនយោបាយ និងបញ្ញវត្ថុនាតា បានក្លាយទៅជាអ្នកដឹកសំ និងជាមគ្គុទេសឲ្យូសឲ្យាយផ្លូវដ៏ប្រសើរសម្រាប់អនាគត របស់គាត់។ ក្នុងវិយកុមារភាព សុខាចូលចិត្តអានស្បេវភៅប្រលេមលោកជាច្រើន ដែលនិយាយអំពីតួឯកក្លាហាន ហ៊ានធ្វើការប្រយុទ្ធដើម្បីប្រជាជន ហើយតួឯកនៅ ក្នុងប្រហេមហេកទាំងនោះបានក្លាយទៅជាជនគំរូសម្រាប់គាត់។

សុខាបានរំលឹកឡើងវិញទាំងទឹកមុខក្រៀមក្រំថា គាត់មិនធ្លាប់ស្គាល់ភាពរីករាយ
ក្នុងភាពជាកុមារដូចក្មេង។បច្ចុប្បន្ននេះឡើយក្នុងកាល:ទេសដែលស្រុកទេសជួប
ប្រទះវិបត្តិសង្គ្រាមផ្ទៃក្នុង និងការកាប់សម្លាប់ជាតិសាសន៍ ឯងនៃរបបខ្មែរក្រហម
ដែលយកចុងកាណុងកាំភ្លើង និងហិង្សាជាដំណោះស្រាយ។ គាត់តស៊ូដើម្បីរស់រហូត
ដល់អាយុ ១០ឆ្នាំ ទើបរបបដ៍ខ្មៅងងីងនេះ ត្រូវបានដួលរលំ។ ពេលសួររំលឹកពីរបប
នេះ គាត់ថា គាត់គ្មានកំហឹង និងចងគំនុំចំពោះអ្នកដើរតាមរបបខ្មែរក្រហមឡើយ

Sokha was eager to share his journal. In it was an assortment of quotes that he has been collecting for over 20 years. He said that he doesn't recall specific teachers who showed him how to be a leader or what to value in life, but that words from various books, politicians, and scholars are his guide. When he was younger, he loved reading novels about protagonists who were "brave" and "fought for the people." They became his role models.

At ten years old, Sokha survived the Khmer Rouge years. He grew up during the civil war, in an environment where guns were the solution and the roads were dangerous. When asked if today he feels anger or bitterness towards the KR, he said he does not.

"Who wanted to live in the jungle hungry, mosquito-bitten, and with no shelter from the rain and wind? No one. If the man quit, he would be accused of betrayal then killed. If he ran away, the army would catch and kill him. They were only motivated by their stomachs. I am not angry with the soldiers. They were victims, too."

In 1989 at the age of 18, Sokha ventured from his home province of Takeo to get a higher education in Phnom Penh. He explained that the most difficult part was arriving in Phnom Penh at midnight, a poor farmer's son who knew nobody and had no place to sleep. Five years later, he left the capital with a bachelor's degree in Psychology and Pedagogy from the Royal University of Phnom Penh and began his career as a teacher.



ដោយយល់ថាពួកគេក៏ជាជនរងគ្រេះដូចជាគាត់ដែរ ប៉ុន្តែអ្នកដឹកសំរបបនេះត្បូវតែ ទទួលការកាត់ទោសតាមច្បាប់ឧក្រិដ្ឋកម្មប្រឆាំងនឹងមនុស្សជាតិ។ សុខាពន្យល់ទៀត ថា នៅឆ្នាំ១៩៩៤ គាត់បានជួបជាមួយទាហានខ្មែរក្រហមដែលរស់នៅក្នុងព្រៃនៃ ខេត្តស្ទឹងថ្ងៃង។ ស្ថានភាពនេះបានធ្វើឲ្យគាត់គិតថា មិនមាននរណាម្នាក់ដែលចង់ រស់នៅក្នុងព្រៃឲ្យមូសខាំ ដោយគ្មានជំរក ត្បូវត្លៀង ត្បូវខ្យល់ និងមិនមានអាហារឲ្យប់ (គាន់នោះឡើយ។ ផ្ទុយទៅវិញបើអ្នកនោះមិនព្រមធ្វើតាមបញ្ជាទេ នឹងត្រូវគេចោទ ថាជាជនក្បត់ដែលត្បូវតែយកទៅកំទេច ហើយបើហ៊ានលួចរត់ចេញ ពួកទាហ៊ាននឹង តាមចាប់ខ្លួនរួចសម្លាប់ចោលដូចគ្នា។ ដូចនេះពួកគេគ្មានជំពីសអ្វីក្រៅពីស្លាប់បញ្ជា ដើម្បីដោះស្រាយបញ្ជាក្រពះ និងអាយុជីវិតរបស់គេព្យេងៗខ្លួននោះទេ។ នេះមិន មែនមានន័យថា សុខាត់ឲ្រចំពោះមេដឹកសំខ្មែរក្រហមដែលបានកាប់សម្លាប់មនុស្ស យ៉ាងរង្គាល និងដឹកសំប្រទេសឆ្នេះទៅរកវិតាសកម្មនោះទៀយ។

Sokha is currently the Executive Director of the Youth Resource Development Program, a well-established, local NGO that offers free courses to university students to develop critical thinking skills and social responsibility. He strongly believes that receiving an education means receiving not a certificate, but rather the tools and ability to respond to changing situations. Today Cambodia is undergoing change unlike any in its history. Sokha is determined to arm the next generation with the intelligence and conscience to create a peaceful future.

"There are no limitations to the mind except for those we acknowledge." – Napoleon Hill



ក្នុងឆ្នាំ១៩៤៩ ពេលអាយុបាន១៤ឆ្នាំ សុខាបានផ្សងព្រេងដោយចាកចេញពីស្រុក
កំណើតនៅខេត្តតាកែវទៅបន្តការសិក្សានៅទីក្រុងភ្នំពេញ។ គាត់បានរៀបរាប់ថា
រឿងដែលគាត់នៅតែមិនអាចបំភ្លេចបាននោះ គឺជីវិតសិក្សានៅទីក្រុង។ សុខាបានចាក
ចេញពីស្រុកកំណើតមកដល់ភ្នំពេញដំបូងទាំងកណ្តាលអច្រាត្រតាមរយៈរថភ្លើង
ហើយថៃមទាំងមិនស្គាល់ទីក្រុង និងមិនដឹងថាត្រូវស្នាក់នៅកន្លែងណាទៀត។ គាត់រស់
នៅក្នុងជីវិតដែលពោរពេញទៅដោយការតស៊ុព្យាយាមអស់រយៈពេលបួនឆ្នាំ ដើម្បី
បញ្ចប់ការសិក្សានៅមហាវិទ្យាល័យ។ ៥ ឆ្នាំក្រោយមក សុខាបានចាកចេញពីរាជធានី
បន្ទាប់ពីបានទទួលបរិញ្ញាបត្រផ្នែកចិត្តវិទ្យាពីសាកលវិទ្យាល័យភូមិត្តភ្នំពេញ ហើយ
ចាប់ផ្ដើមជីវិតជាត្រូបជ្រែននៅមជ្ឈមណ្ឌលគរុកភាសល្បភូមិភាគខេត្តស្ដីង់ត្រែង។

សព្វថ្ងៃនេះ សុខាជាតាយកប្រតិបត្តិនៃអង្គការកម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍ធនធានយុវជន ដែលជាអង្គការក្នុងស្រុកមួយធ្វើការផ្ដោតសំខាន់ទៅលើយុវជននៅតាមមហាវិទ្យាល័យ និងសាកលវិទ្យាល័យគានដោយបណ្តុះបណ្តាលពួកគេទៅលើជំនាញគិតពិចារណា ស៊ីជម្រៅ និងមនសិការសង្គម។ សុខា មានជំនឿយ៉ាងមុតមាំថា មានតែការអប់រំដែល ប្រកបដោយគុណភាពប៉ុណ្ណោះដែលអាចជួយដឹកសំខ្លួន ឯង និងសង្គមឲ្យរីកចម្រើន បាន។ ក្នុងន័យនេះ គាត់យល់ឃើញថា ការអប់រំដែលមានគុណភាពមិនមែនសំខាន់ តែក្នុងការទទួលបាននូវសញ្ញាបត្រនោះទេ ប៉ុន្តែសំខាន់គឺយកអ្វីដែលបានសិក្សាមក អនុវត្តជាសកម្មភាព ដើម្បីធ្វើឲ្យមានការផ្លាស់ប្តូរជាវិជ្ជមាននៅស្ថានភាពនៃការរស់ នៅផ្ទាល់ខ្លួន និងសង្គម។

បច្ចុប្បន្ននេះ កម្ពុជាកំពុងតែបន្តវិវឌ្ឍនទៅមុខ ហើយយុវជនឲ្យវបានគេមើលឃើញ ថាជាកម្លាំងចលករ ឬជាភ្នាក់ងារដែលនាំឲ្យមានការផ្លាស់ប្តូរសង្គម។ សុខា ប្តេជ្ញាថានឹង បន្តបណ្តុះបណ្តាលយុវជនឲ្យមានគុណភាព និងលើកទឹកចិត្តដល់ពួកគេឲ្យពង្រឹង មនសិការសង្គម និងមានទំនួលខុសឲ្យិវចំពោះវាសនាអនាគតរបស់ខ្លួន (គ្នួសារនិងសង្គម ទាំងមូល តាមរយៈការការពង្រឹងនូវជំនាញនៃការគិតពិចារណាស៊ីជម្រៅ ដើម្បីឲ្យពួកគេ អាចធ្វើការវិភាគពីបញ្ហាសង្គម និងជំរុញឲ្យពួកគេបានចូលរួមយ៉ាងសកម្មក្នុងការកសង វប្បធម៌សន្តិភាព យុត្តិធម៌ និងការអភិវឌ្ឍប្រកបដោយចីរភាពនៅកម្ពុជា។

"៤្រាញរបស់មនុស្សពុំមានដៃនកំណត់ទេ វៀរលែងវិតយើងទទួលស្គាល់ថាមាន"





មកដល់ឆ្នាំ១៩៧០ ថាវិវិលេងនឹកឃើញថា តើសងរត់ចូលលេណដ្ឋានប៉ុស្ថានដង
ដើម្បីគេចវៀសពីគ្រាប់បែកអាមេរិកាំង។ ពេលសងមានអាយុ ១៥ ឆ្នាំ ការធ្វើបដិវត្តន៍
របស់ខ្មែរក្រហម បានរាលឆ្លងមកដល់ភូមិរបស់សងក្នុងខេត្តកំពង់ធំ។ សងនិងយុវជន
ឯទៀតនៅក្នុងភូមិត្រូវបានគេជ្រើសរើសឲ្យទៅជួយបង្កើនចលសខ្មែរក្រហម។
"ពេលយប់ខ្ញុំធ្វើដំណើរ ទៅនិយាយសមភូមិជិតខាង។ ខ្ញុំនិយាយអំពីអំពើអយុត្តិធម៌
ពីការទំលាក់គ្រាប់បែករបស់អាមេរិកាំង ការជិះជាន់ដោយអ្នកមូលធន ប្រមូលយកប្រាក់
ពីកសិករយើង ដែលជាអ្នកធ្វើការ និងពីការធ្វើខ្យុំមួចដើម្បីដើបឈរឡើងប្រឆាំងនឹង
លន់ណុល និងពួកមូលធននិយម"។ ថាវិវិលេងចាប់អារម្មណ៍ជាមួយចលសខ្មែរក្រហម
ពេលខ្មែរក្រហមចាប់ផ្ដើមកែនទាហ៊ានក្មេងៗឲ្យទៅច្បាំងនៅសមរភូមិមុខ ហើយប្អូន
ប្រុសសងដែលជាទាហ៊ានខ្មែរក្រហមដែរបានត្រូវស្លាប់ដោយរោតគ្រុនចាញ់នៅអាយុ
១៦ឆ្នាំ។

តាងរស់នៅក្នុងទីក្រុងភ្នំពេញបានបួនឆ្នាំមុនខ្មែរក្រហមលុកលុយរដ្ឋធានី។ ថាវរី ត្រូវគេជំលៀសចេញជាមួយប្រជាជនវទៀត ហើយត្រូវគេជំរុញឲ្យទៅធ្វើការជាមួយ By 1970, Thavory could not remember how many times she had taken refuge in trenches to escape the American bombs. She turned 15 that year and the Khmer Rouge revolution had just reached her village in Kampong Thom. They recruited her and other village youth to help further the movement: "At night I traveled to give speeches at surrounding villages. I spoke about the injustice of the carpet bombing, about the capitalists taking all the money while the farmers did the work, and how we should rise against Lol Nol and the capitalist suppressors." Thavory became disenchanted with the movement when the KR mobilization began - when child soldiers were sent to the front lines of the fighting and her 16-year-old younger brother, a KR soldier, died of malaria.

She had lived in Phnom Penh for only one year before the KR overran the capitol. Thavory was evacuated with the rest of the population and sent to work in the mobile youth units digging irrigation dams: "Working under the hot sun led to skin diseases. Sometimes I thought I would rather die than suffer through the [incessant] itching." When the country came under Vietnamese control, she explained how violence echoed throughout communities: "Some students carried guns to schools to show off their family status. Men would fight over traffic accidents. No one felt safe."

Her experiences led her to join the Working Group for Weapons Reduction in 2001. With them, she helped write a national curriculum on peace and disarmament and travelled across the country to train teachers on weapons law and methods to teach young people about the dangers of small arms. This work also led





កងចល័តជីកប្រឡាយទឹក។ ធ្វើការក្រោមកំដៅព្រះអាទិត្យ និងកង្វះអនាម័យធ្វើឲ្យថាវរី កើតជម្ងឺសើស្បែក។ ពេលខ្លះខ្ញុំនឹកថាសុខចិត្តស្លាប់ជាជាងទទួលទុក្ខវេទនា ដោយមាន ជម្ងឺរមាស់(មិនឈប់)។ នាងពន្យល់ពីអំពើឃោរឃៅដែលកើតឡើងក្នុងសហគមន៍។ ក្រោយរបបខ្មែរក្រហមដួលរលំទៅ។

"ដូចជានិស្សិតខ្លះយកកាំភ្លើវទៅសាលា ដើម្បីសំពៃៗវឲ្យគេដឹវពីឋានះគ្រូសារគេ។ មនុស្សឈ្មោះគ្នាពីព្រោះ(គ្រាះថ្នាក់ចរាចរបន្តិចបន្តួច។ យើវមានអារម្មណ៏ថា ស្រុកទេស សាន្តត្រាណមែន ប៉ុន្តែគ្មានសុវត្ថិភាពនៅឡើយ"។

បទពិសោធន៍ទាំងនេះ សំសង់ឲ្យទៅចូលជាបុគ្គលិកនៃក្រុមការងារដើម្បីកាត់បន្ថយ អាវុធ (the Working Group for Weapon Reduction, WGWR) ឆ្នាំ ២០០១។ ជាមួយក្រុម ការងារនេះសង់បានជួយសរសេរកម្មវិធីសិក្សាស្តីពីការអប់រំសន្តិភាព ការដកហុតអាវុធ ហើយបានធ្វើដំណើរទូទាំងប្រទេសទៅបង្អាត់គ្រូបង្វៀនអំពីកិច្ចការដកហុតអាវុធ ការអប់រំសន្តិភាព និងអំពីគ្រោះថ្នាក់នៃអាវុធតូច។ ការងារនេះសំសង់រហូតទៅដល់ ប្រទេសសទ្បីម៉ង់ ដើម្បីចែករំលែក បទពិសោធន៍របស់សង់អំពីការផ្លាស់ប្តូរពីអំឡុងពេលសង្គ្រាមទៅការបញ្ចប់សង្គ្រាម។

បច្ចុប្បន្ននេះ ថាវរីជាគាយក(បត្តិបត្តិនៃខ្មែរអហិង្សាដែលជាអង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាល ធ្វើការពង្រឹងដំណោះស្រាយទំគាស់តាមវិធីសាស្ត្រអហិង្សា ។ តាមរយះការអប់រំដោយ មានការពិភាគ្យាគ្នា ស្ដីពីហិង្សាក្នុងគ្រួសាររហូតទៅដល់ទំគាស់កម្មសិទ្ធិដី ថាវរីសង្ឃឹម ថានឹងជួយបន្ទុវចំណង់ទៅរកការឃោរឃៅដែលគាងបានជួប(បទពើមុន។ បើឱកាស ហុចឲ្យដើម្បីផ្ដល់ឱវាទចំពោះក្មេងជាន់ក្រោយ ថាវរីធ្លើយថា "ជីវិតជាខួបវិលចុះវិល ឡើង បើថ្ងៃនេះពិបាក ថ្ងៃស្អែកនឹងស្រលុក បើថ្ងៃនេះស្រលុកថ្ងៃស្អែកនឹងពិបាក។ អ្នកត្រូវតែចេះអត់ធ្មត់ និងព្យាយាមពី(ពោះអ្វីៗទាំងអស់មិនទៀងទាត់។ អ្វីៗទាំងអស់ ពិតជាអាចផ្លាស់ប្តូរ"។



her to countries such as Peru, Albania, and Germany to share her experiences with her transition from war to post-war.

Today, Thavory is the executive director of Khmer Ahimsa, a non-governmental organization advocating non-violent resolutions to local conflicts. Through conducting workshops on issues ranging from domestic violence to land advocacy, Thavory hopes this type of education

might undo the tendencies towards violence that she has long witnessed. If given the opportunity to advise the young generation, Thavory says, "Life is a cycle. If today is hard, tomorrow will be easy, and if today is easy, tomorrow will be hard. You must be patient because everything impermanent. Things can always change."

### ហ៊ុយ រដ្ឋល



ក្នុងរយះពេលដប់ឆ្នាំ រំដួលបានធ្វើការ ដើម្បីពង្រឹងការទាក់ទងរវាងមន្ត្រីក្នុងរដ្ឋាភិបាល (បជាជន អ្នកដឹកសំសហគមន៍ទាំង អស់នឹងបុគ្គលិកអង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាល។ តាមរយះការវិភាគពីករណីក្នុងស្រុក កម្មវិធី សិក្សារបស់រំដួល បានទាញយកហេតុផល នៃទំនាស់ទៅបង្កើតជាកម្មវិធីសំរាប់ដំណោះ

ស្រាយនៃបញ្ជា និងសំរាប់ការជំនាញខាងការទាក់ទងគ្នា។ គាត់យកចិត្តទុកដាក់ក្នុងការ ជួយអ្នកចូលរួមឲ្យស្រាវជ្រាយខ្លួន ឯងពីរឿងការទុកចិត្តគ្នា និងការយោគយល់គ្នា។ រំដួលជាអ្នកចាស់ទុំ និងជាអ្នកដឹកសំខាងការអប់រំចំពោះការធ្វើការដើម្បីសន្តិភាពដែល ជាកម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍នៃសង្គមនៅក្រោមការ (គប់ (គ្នងរបស់វិទ្យាស្ថានអភិវឌ្ឍន៍នឹងធនធាន កម្ពុជា។ គាត់បានធ្វើការតស៊ូដើម្បីជោគជ័យនឹងដើម្បីបន្តកម្មវិធីនេះ ហើយពន្យល់ថា "កម្ពុជាត្រូវតែធ្វើឲ្យមានការទាក់ទងគ្នាពីត្រប់ជាន់ថ្នាក់។ រប្បប្បនេះហើយដែលយើង អាចពង្រឹងការជំនួយការតស៊ូនីងកិច្ចការសន្តិភាព"។

ពេលសួរថា ហេតុអ្វីលោកស្រីបានចំណាយពេលដើម្បីកិច្ចការខាងអភិវឌ្ឍន៍សង្គម គាត់ឆ្លើយថា "ខ្ញុំត្រូវគេសំណូមពារឲ្យជួយប្រទេសជាតិ។ ខ្ញុំបានរៀនសុត្រខ្ពស់ជាងអ្នករ ទៀតដ៏ច្រើន។ ខ្ញុំធ្វើនេះពីញ្រេះខ្ញុំស្រឡាញ់ប្រទេសជាតិខ្ញុំ"។

ក្នុងឋានៈជាស្ត្រីក្មេងម្នាក់ ក្នុងឆ្នាំ១៩៧២ រំដួលបានផ្លាស់ទៅនៅក្រុងភ្នំពេញ ដើម្បី បន្តការសិក្សា។ បន្ទាប់ពីបានចូលសិក្សាបានមួយឆ្នាំក្នុងសកលវិទ្យាល័យមកគាត់ឈប់ បាន ទទួលលុយពីឱពុកម្ដាយគាត់។ រដ្ឋធានីត្រូវបានកាត់ផ្ដាច់ពីខេត្តបាត់ដំបងដោយសារ ផ្លូវជាតិលេខ៥ក្លាយទៅជាសមរភូមិមុខនៃសង្គ្រាមរវាងទាហានរដ្ឋាភិបាលនឹងខ្មែរក្រហម ការធ្វើដំណើរតាមផ្លូវមានគ្រោះថ្នាក់ជាខ្លាំង ហើយមិនអាចផ្ញើសំបុត្រចេញចូលបានទៀត ឡើយ។ For ten years, Romduol has been working to strengthen communication between government officials, citizens, community leaders, and NGO staff. Through looking at local case studies, her workshops use points of disagreement as places to develop problem solving and communication skills. She focuses on helping participants explore their own issues of trust and understanding. Romduol is a senior program officer and training team leader for Working for Peace (WFP), a social development program under the Cambodian Development Resource Institute. She has dedicated herself to the program's success and continuation, explaining that, "Cambodians must be able to communicate across divides. That way we can strengthen relief, advocacy, and peace work."

When asked why she has spent her career in social development, she said, "I was needed to help the country. I was more educated than many. I do this because I love my country."

As a young woman in 1972, Romduol was sent to Phnom Penh to further her education. However, after one year of university study, the money her parents mailed stopped arriving. The capital was cut off from Battambang province, as National Road 5 became the frontline of the fighting between the government army and the Khmer Rouge; land travel became too dangerous and mail was impossible to send. Romduol quit school and found herself a job as a stewardess aboard Air Cambodge, flying the skies over Cambodia, Vietnam, and Thailand while the fighting progressed on the ground. "When I flew I didn't think about things a lot. Just work and earning money. I was very lucky." In 1975 she was caught up in the whirlwind of the Khmer Rouge.



រំដួលឈប់រៀន ហើយរកបានការធ្វើជាអ្នកបំរើតាមយន្តហោះខ្មែរអាកាសចរ ហោះនៅប្រទេសខ្មែរ ប្រទេសវៀតណាម និងប្រទេសថៃ ពេលប្រទេសខ្មែរកំពុង មានសង្គ្រាម។ "ពេលខ្ញុំនៅលើអាកាសខ្ញុំមិនសូវគិតគូរពីរឿងអ្វីទេ គិតតែពីធ្វើការ ដើម្បីបានលុយ។ ខ្ញុំមានសំណាងល្អណាស់"។ នៅឆ្នាំ ១៩៧៥ គាត់បានយល់ទាន់នូវ សកម្មភាពរបស់ខ្មែរក្រហម

នៅពីលើកិច្ចការជាសកម្មជន រំដួលជាម្តាយរបស់កូនពីរនាក់៖ "គឺមានការអស់ កំលាំងជាខ្លាំង ប៉ុន្តែខុំត្រូវតែធ្វើ"។ រំដួលយល់ថាភារកិច្ចរបស់គាត់នឹងការចិញ្ចឹមកុន គាត់ គឺសំខាន់ដូចគ្នា គឺដូចជាការជួយកសាង(ប្រទេសជាតិក្នុងបច្ចុប្បន្នដែលមាន ប្រយោជន៍ពីញោះនឹងមានអ្នកស្រករក្រោយចាំទទួលមរតកនេះ។

On top of being a peace activist, Romduol is a working mother of two: "it is tiring, but I have to do it." Romduol understands that her responsibility to her work and to raise her children are equally important, as helping rebuild Cambodia in the present is only worthwhile because there is a future generation to inherit it.

#### ជីតា ឃិះ



"គ្មានដំណីវអ្វីចេញពីស្រុកខ្មែរទៀត ឡើយ បន្ទាប់ពីគេបិត(ប្រិច្ចល់ ដែងនៅ ចុងខែឧសភា ឆ្នាំ១៩៧៥" លោកស្រីធីតា រំលឹកពីជីវភាពរស់នៅក្នុង(ប្រទេសថៃពេល (ប្រទេសកម្ពុជាធ្លាក់ក្នុង អំណាចកុម្មុនីស្ត។ "ខ្ញុំលែងបានទទួលដំណីវពីគ្រួសារខ្ញុំពីរខែ មុននោះ ហើយមិនដែលនីកស្មានថាគ្រួសារ ខ្ញុំត្រូវរស់នៅក្នុងរបបយោរយៅដូច្នេះ ឡើយ"។ នៅឆ្នាំ ១៩៧៩ លោកស្រីធីតាចាប់ ផ្ដើមធ្វើការផ្នែកខាងជនភៀសខ្លួនជាមួយ

ស្ថានទូតអាមេរិកប្រចាំក្រុងបាងកក ប្រទេសថៃ ក្នុងការសង្ឈឹមថានឹងរកឃើញគ្រួសារ លោកស្រីឡើងវិញ។ លោកស្រីខំខ្លះខ្មែងបញ្ហុះបញ្ហូលរដ្ឋាភិបាលថៃឲ្យឈប់បណ្ដេញ ប្រជាជនខ្មែរភ្យេសខ្លួនទៅប្រទេសខ្មែរវិញ។ ក្នុងការផ្សប់ផ្សាយឈ្មោះរបស់ជនភ្យេស ខ្លួនទៅគ្រួសារនៅប្រទេសផ្សេងៗទៀត ក្រុមរបស់លោកស្រីខំធ្វើការបញ្ហុះបញ្ហូលស្ថាន ទូតទាំងអស់ឲ្យទទួលស្គាល់ទំហិរបស់កិច្ចការនេះ នឹងឲ្យចាត់ថៃងចាប់ផ្ដើមជាសកម្មភាព ឡើងភ្លាម។

"ខ្ញុំនៅចាំឃើញគ្រួសារខ្ញុំនៅជាមួយជនភ្យេសខ្លួន៧ទៅត។ ខ្ញុំសែនតក់ស្កុតដោយ ឃើញភាពដូចគ្នារវាងគ្រូសារខ្ញុំនឹងជនភ្យេសខ្លួនទាំងអស់ ព្រោះពោះអ្នកទាំងអស់គ្នា ឡើងចំ ខោអាវក្រខ្ចក់ សក់ឡើងក្រហមដោយសារការខ្វះជីវជាតិ ហើយស្តមម៉ែនខែន។ នៅក្នុងជំរុំនេះ ខ្ញុំចាប់ផ្តើមយល់ថា យើងទាំងអស់គ្នាជាមនុស្ស យើងទាំងអស់គ្នាដូច គ្នា...ជនភ្យេសខ្លួន៧ទៀតក្លាយទៅជាអ្នកនៅក្នុងចំណោមគ្រូសារខ្ញុំ"។ លោកស្រីធីតា ពន្យល់ថាលោកស្រីធ្លាប់យល់ថាអ្នកដែលក្រពីព្រោះគេខ្ចិល ប៉ុន្តែភាពដូចគ្នាដែល លោកស្រីបានឃើញ បានបង្រៀនលោកស្រីថា មានអ្វីៗ៤ទៀតដែលសំខាន់ជាងការព្យា យាមខំធ្វើការដើម្បីស្ថានភាពនៃជីវិត។

"All news stopped coming out of Cambodia when the border was sealed toward the end of May [1975]," Thida recalled of her experience living in Thailand while Cambodia fell to communism. "I lost contact with my family two months before that and had no idea of the cruelty they were living through." In 1979, Thida began working for the refugee service in the American Embassy in Bangkok, Thailand, hoping to find her family. She dedicated her efforts to convincing the Thai government to end the forceful return of Cambodian refugees back into Cambodia. By distributing the names of refugees with family in other countries, her team worked to convince embassies to acknowledge the magnitude of the issue and take action.

"I remember seeing my family among the other refugees. I was shocked that there was no difference between them and other people – all had big stomachs, dirty clothes, red hair from malnourishment, and were very skinny. In that camp, I realized that we are all human, we are the same...the other refugees became my extended family." Thida explained that she used to think people were poor because they were lazy, but the sameness that she saw taught her that there are things much greater than a person's work ethic that determine their situation in life.

After her return to Cambodia in 1992, Thida initiated a volunteer program to address the severe lack of human resources for Cambodia's reconstruction. She brought Cambodian American volunteers to teach skills for rebuilding the country's institutions; they helped manage civil society groups, develop curriculum for the university, and organize government ministries. In the 1990s, she advocated for non-violent

បន្ទាប់ពីលោកស្រីបានត្រឡប់មកប្រទេសខ្មែរវិញ ក្នុងឆ្នាំ១៩៩២ លោកស្រីធីតា ចាប់ផ្តើមកម្មវិធីស្ន័(គ្រិចិត្តមួយ ឲ្យគិតគូរអំពីការខ្វះខាតដ៏ខ្លាំងតែធនធានមនុស្សដើម្បី កសាងប្រទេសខ្មែរ។ លោកស្រីតំខ្មែរអាមេរិកាំងស្ន័(គ្រិចិត្ត (Cambodian American volunteers) មកបណ្តុះបណ្តាលជំនាញសំរាប់កសាងឡើងវិញនូវស្ថាប័នរបស់ប្រទេស ជាតិ អ្នកស្ន័(គ្រិចិត្តទាំងនេះ បានជួយរៀបចំក្រុមសង្គមស៊ីវិល ជួយបង្កើនកម្មវិធីសិក្សា សំរាប់សកលវិទ្យាល័យ និងជួយរៀបចំក្រសួងរដ្ឋបាល។ នៅឆ្នាំ ១៩៩០ លោកស្រីជួយ ពង្រឹងសកម្មភាពអហិង្សា ទទួលភារកិច្ចជាទីប្រឹក្សារបស់ពន្លីខ្មែរដើម្បីទទួលខុសត្រូវ ក្នុងពិធីធម្មយា(ភា (ការធ្វើដំណើរទូរទាំងប្រទេសដើម្បីសន្តិភាព) និងនៅឆ្នាំ ១៩៩៤ មានភារកិច្ចជាអ្នករៀបចំការបង្ហាបបង្ហមបង្ហមមេត្តាធម៌ទូរទាំងប្រទេស លោកស្រីផ្វើការ ប្រមូលផ្តុំការគាំឲ្យដើម្បីការបោះឆ្នោតដោយសន្តិភាព។ សព្ទថ្ងៃនេះ លោកស្រីជា ស្ថាបនិកនិងជានាយកដ្ឋានប្រតិបត្តិនៃសីលការដែលជាអង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាល ដែល សំរាប់បន្តរកកិច្ចការដែលលោកស្រីបានចាប់ផ្តើមតាំងពីដំបូង។

ពេលសួរថា ហេតុអ្វីលោកស្រីជ្រើសរើសយកកិច្ចការនេះ លោកស្រីពន្យល់ថា លោកស្រីមិនបានរស់នៅក្នុងជំរុំភ្យេសខ្លួនមែន ប៉ុន្តែលោកស្រីបានរស់នៅនឹងកំពុង តែរស់នៅជាមួយផលវិបាកនៃជំរុំភ្យេសខ្លួន។ "ទោះជាខ្ញុំបានចូលរួមឬមិនបានចូលរួម ក៏ដោយ ការសំរេចចិត្តលើការបង្កើតច្បាប់មានឥទ្ធិពលមកលើជីវិតខ្ញុំ"។ គេមិន អនុញ្ញាតឲ្យខ្ញុំនៅពីខាងក្រៅទេ..." សព្ទថ្ងៃនេះកិច្ចការរបស់លោកស្រីច្រើនជាងមុខងារ របស់លោកស្រីទៅទៀត គឺជាស្ថានភាពដែលកំណត់អនាគតរបស់លោកស្រី។ ចំពោះ យុវជនជំនាន់ក្រោយ លោកស្រីធីតាផ្តល់ឱ្យវាទឲ្យចេះពិចារណា កុំខ្លាច មិនហ៊ានសួរ និង មិនហ៊ានឆ្លាស់ប្តូរការសន្និដ្ឋានរបស់ខ្លួន។ លោកស្រីនិយាយថាជាការសំខាន់ យុវជន ជំនាន់ក្រោយត្រូវគិតដល់ទស្សនះរបស់ខ្លួន នេះគឺជាការរួមចំណែកដ៏ចាំបាច់ លើការ យល់ដល់ស្ថានភាពរបស់ខ្លួនក្នុងជីវិតនិងការផ្តល់សេចក្តីប្រាថ្នាទៅអនាគត។



action, serving as advisor to Ponleu Khmer to oversee the celebrated Dhammayietra (nation-wide peace marches), andin 1998 as the national coordinator for the Methathor coalition, shemobilized support for peaceful elections. Currently she is the founder and executive director of SILIKA, a non-governmental organization that continues the capacity building work she began from the start.

When asked why she chose to pursue this type of work, Thida explained that she did not live through the labor camps, but that she has lived and is living through its consequences. "Whether or not I was involved, the decision of policy makersaffected my life. I was not exempt..." Today her work is more than a job, it is a way to determine her own future. To the younger generation, Thida advises them to be reflective, to not be afraid of questioning and changing their assumptions. She says that it is important they consider their own perspective —it is a necessary part of understanding their situation in life and making dreams for the future.

## មាស សូកែវ



សុកែវនិយាយថាបើគិតឲ្យមែនទែនទៅ ការរស់នៅក្នុងសហគមន៍ចាមមានការងាយ ស្រួលជាងការរស់នៅក្រៅពីសហគមន៍នេះ៖ "ជាមួយប្រជាជនចាមខ្ញុំមានអារម្មណ៍ ថាខ្ញុំ មានសុវត្ថិភាពក្នុងការបញ្ចេញយោបល់។ ខ្ញុំអាចនិយាយពីអនាគតខ្ញុំពីសហគមន៍ យើង

ពីសាសនាយើង ហើយខ្ញុំមិនមានការភ័យខ្លាចពីការគំរាមគំហែងឡើយ... បើនៅខាង ក្រៅសហគមន៍នេះវិញវាមិនមានភាពដូចគ្នាទេ"។ គាត់ពន្យល់ថាជនជាតិខ្មែរអ៊ីស្លាម ជាក្រុមជនជាតិនឹងសាសនាភាគតិចនៃប្រទេសកម្ពុជា រស់នៅក្នុងសហគមន៍ដែល ពោរពេញដោយសន្តិភាព ហើយភាគច្រើនមិនមានគំរោងការទៅធ្វើអាជីវកម្មឬទៅ រៀនបន្តនៅខាងក្រៅសហគមន៍នេះទេ ភាគច្រើនពីព្រោះគេមិនចង់ប្រឈមមុខនឹង ការរិះគន់ នៃការអនុវត្តសាសនានេះ។ ការជំរុញចិត្តរបស់សូវិកវិឲ្យចេញពីផ្ទុះគឺ ទៅរៀនសូត្រដើម្បីរកការងារណាដែលងាយស្រួល ការងារដែលមិនត្រូវប្រើកំលាំង។ អ្វីដែលគាត់រកឃើញនៅក្នុងទីក្រុងគឺសេចក្តីស្រឡាញ់នៃទស្សនះវិស័យនឹងវប្បធម៌ ដែលមានលក្ខណះខុសៗគ្នា ដែលជាបទពិសោធន៍ដែលគាត់ចង់ចែករំលែកជាមួយ អ្នកសទ្វត។

សុំ កែវធ្វើការដើមបីរុមបញ្ចូលសហគមន៍ចាមជាមួយនឹង(ប្រជាជនទូរទៅក្នុង (បទេសកម្ពុជាង៍ចំចេង។ "យើងចង់រស់នៅក្នុងភាពសមរម្យ ហើយបើយើងរស់នៅ ដោយឡៃកៗពីគ្នាដោយគ្មានទំនាក់ទំនងនឹងគ្នាក្នុងសង្គមទេ គឺពិតជាមានការទំនាស់ង៏ ចំដែលនឹងកើតមានឡើងដោយសារតែការយល់ច្រឡំ។ គឺប្រហែលជាមានការពិបាក ពេលមនុស្សម្នាក់ៗជួបគ្នាជាដំបូងក្នុងការនិយាយឬការប្ដូរទស្សនះគ្នាប៉ុន្តែគេត្រូវតែ មានការព្យាយាម។ វានឹងកាន់តែស្រួលឡើង"។ Sokeo said that in many ways, it would have been easier to live inside the Cham community than outside it: "With other Cham feel safe to share my thoughts. I can talk about my future, our community, our religion, and I do not feel threatened...outside it is different." He explained that Cham Muslims, an ethnic and religious minority in Cambodia, live in peaceful communities and usually do not venture outside them to do business or get more schooling, many times because they face discrimination for their religious practices. Sokeo's initial motivation to leave home was to get educated for an "easy" job, one that didn't require hard labor. What he found in the city though, was a love for different perspectives and cultures - an experience he wanted to share with others.

Sokeo works to integrate Cham communities and individuals into the greater Cambodia: "We want to live in harmony. If we live separately, without good relationships with others, there will beconflict because of misunderstandings. It might be difficult for people meeting the first time to talk or share their perspectives, but they have to work through that. It gets easier."

As the executive director for the Alliance for Conflict Transformation (ACT), Sokeo hopes to improve cooperation between civil leaders across religious, ethnic, and geographical divides. The Alliance for Conflict Transformation, a non-governmental organization established in 2002 to help facilitate sustained country development, focuses on building cooperative skills in civil leaders. In his ten years with

ក្នុងថានៈជានាយកដ្ឋានប្រត្តិបត្តិរបស់ក្រុមការងារដើម្បីដោះឲ្រាយទំនាស់ សូកែវសង្ឃឹមថា នឹងកែលំអសហប្រតិបត្តិការរវាងអ្នកដឹកនាំស៊ីវិលនៃសាសនា ជាតិពន្ធនឹងតំបន់ផ្សេងៗទាំងអស់។ ក្រុមការងារដើម្បីដោះឲ្រាយទំនាស់(ACT) ជាអង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាល បង្កើតឡើងនៅឆ្នាំ ២០០២ ដើមបីជួយសំរួលការ អភិវឌ្ឍន៍របស់ប្រទេសដែលមានគោលការណ៍ ក្នុងការស្ថាបនាជំនាញខាងសហ ប្រតិបត្តិការនៃអ្នកដឹកនាំស៊ីវិល។ នៅក្នុងរយះពេល ១០ ឆ្នាំជាមួយក្រុមដឹកនាំនេះ សុកែវជាគន្លឹះសំខាន់នៃការពង្រីកកម្មវិធីនៃការទទួលមើលការខុសត្រូវសកម្មភាព ក្នុងសហគមន៍នៃខេត្តជាច្រើននៅក្នុងប្រទេសកម្ពុជានឹងរក្សាមិត្តភាពជាមួយក្រសួង អប់រំនឹងវិទ្យាស្ថានឯទៀតៗផង។ គាត់ជាអ្នកផ្ដើមបង្កើតគម្រោងស្ថាបនាសន្តិភាព រវាងជាតិពន្ធនា។ (the Inter-Ethnic Peacebuilding Project (IEPB)) ដែលជា មធ្យោបាយសំរាប់បង្កើតការចាប់អារម្មណ៍ពីការគោរព និងពីវប្បធម៌នៃអ្នកដឹក នាំសង្គមស៊ីវិល។

ពីព្រោះបទពិសោចន៍ផ្ទាល់របស់គាត់ជាមួយការរិះគន់តែជាតិពន្ធនឹងសាសគា គាត់មើលឃើញ ACT "ជាកន្លែងដែលខ្ញុំអាចសំរួលចិត្តនឹងធ្វើការសំរាប់អ្នករទៀត មិនគ្រាន់តែជាសំរាប់សហគមន៍ខ្ញុំទេ ក៏ប៉ុន្តែជាសំរាប់ក្រុមផ្សេងៗទៀតដែលទទួល រងគ្រោះដោយសារការរិះគន់"។ ពេលសួរថាគាត់បានរៀនសុត្រអ្វីខ្លះពីការធ្វើការ ជាមួយប្រជាជនដែលមានជំនឿនឹងមានបទពិសោចន៍ខុសៗគ្នា សុកែវឆ្លើយថា "បានធ្វើការយ៉ាងជិតស្និទ្ធជាមួយអ្នករទៀតខ្ញុំគិតពីការគោរពគ្នាខុសពីមុន។ ខ្ញុំប្រើ ពាក្យស្វាគមន៍របៀបពុទ្ធសាសភាពេលខ្ញុំស្វាគមន៍អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសភា អ្នកខ្លះ ថាអ្នកកាន់សាសភាអ៊ីស្លាមមិនត្រូវធ្វើដូច្នេះទេ ប៉ុន្តែខ្ញុំមើលឃើញថានេះជារប្បប មួយដើមបីបង្ហាញការគោរពគ្នា"។ ដោយអនុវត្តការគោរពគ្នានិងដោយមានចិត្ត ទូលាយ សុកែវបានបង្ហាញជាគំរូដល់ខ្មែរទាំងអស់ ក្មេងបុចាស់ ឲ្យធ្វើដំរាប់តាម។



ACT, Sokeo has been key to the programs' expansion, overseeing its outreach to several of Cambodia's provinces and maintaining its partnerships with the Ministry of Education and other institutions. He initiated the Inter-Ethnic Peacebuilding Project (IEPB) as a way to build respect and cultural awareness in civil society leaders.

Because of his own

experiences with ethnic and religious discrimination, he sees ACT as a "place where I can heal myself and do something for others, not only for my own community but also for other groups who suffer from discrimination." When asked what he has learned from working with people of different faiths and backgrounds, Sokeo says, "Having to work closely with others, I think about showing respect differently. I use the Buddhist way of greeting when I greet Buddhists – some saya Muslim should not do this, but I see it as a way of showing respect." By practicing respect and open-mindedness, Sokeo sets an example for all Cambodians, young and old alike.

## ណែប ស៊ីនថៃ



ស៊ីនថៃ ចាប់ផ្តើមការងាររបស់គាត់
ជាមួយការបន្ថយអាវុឌនៅពេលចុងឆ្នាំ
១៩៩៤ ដោយធ្វើការក្នុងវិស័យនេះដើម្បីសិ
ក្សាអំពីភាពអាចធ្វើបានក្នុងការបន្ថយអាវុ
ឌនៅក្នុងសង្គមស៊ីវិលនៃប្រទេសកម្ពុជា។
គាត់មានប្រសាសន៍ថា "ខ្ញុំចូលរួមក្នុងការ
ស្រាវជ្រាវនេះដោយសារខ្ញុំមានការបារម្ភ
អំពីភាពកើនឡើងនូវការបើប្រាស់អាវុឌ

ក្នុងប្រទេសខ្មែរ"។ គាត់ពន្យល់ថា ការជាក់ស្តែងជាងគេគឺនៅចន្លោះឆ្នាំ១៩៩៣ទៅ ១៩៩៤ គឺជាឆ្នាំដែលអង្គការសហប្រជាជាតិធាតាមើលការខុសត្រូវការបោះឆ្នោត នឹង រដ្ឋប្រហាតៅពេលដែលការប្លត់ដោយអាវុឌជម្លោះវាយតប់គ្នា នឹងការឈ្លោះគ្នា បន្តិចបន្តួចដែលភាគច្រើនជាទីបញ្ចប់មានការរបួសដោយគ្រាប់កាំភ្លើង។

ការចូលរួមរបស់ស៊ីនថៃ ក្នុងការសិក្សាពីបញ្ហានេះ គឺជាការសំខាន់បំផុតក្នុងឋានះ គាត់ជាអ្នកសំរបស់រួលរវាងអ្នកលក់ដូរអាវុឌនឹងអ្នកធ្វើការស្រាវជ្រាវ "ខ្ញុំប្រើបទ ពិសោធន៍ដែលខ្ញុំមានពេលខ្ញុំនៅធ្វើជាទាហ៊ានទ័ពញៃទៅបរេអ្គីតឲ្យមានការទុកចិត្តគ្នា ទៅវិញទៅមក។ ខ្ញុំប្រើពាក្យដែលចាំបាច់ ហើយនិយាយអំពីពេលមានសង្គ្រាមនឹង ប្រើវង្ហះដែលនាំឲ្យគេសើចរីករាយ។ គេមិនមានអាវម្មណ៍ថាត្រូវមានការគំរាមកំហែង ហើយគេប្រាប់ខ្ញុំពីដំណឹងដូចជាការងាយរកបាននូវអាវុឌប្រភេទខ្លះ ហើយតើអាវុឌ នោះចេញមកពីប្រភពណា"។

មុនពេលគាត់ចាប់ផ្ដើមការតស៊ូមតិនេះ ស៊ីនថៃ ជាក្មេងជំទង់ក្នុងទ័ពព្រៃធ្វើសង្គ្រាម ដើម្បីរំដោះប្រទេសកម្ពុជាពីការកាន់កាប់របស់ប្រទេសវៀតណាម។ បទពិសោធន៍គាត់ ពីត្រឿងអាវុឌ នឹងបេសកកម្មដាក់គ្រាប់បែក ជំរុញឲ្យគាត់មានការប្រឹងប្រែងយ៉ាងខ្លាំង ក្នុងការប្រមូលអាវុឌ៖ "ពេលខ្ញុំកាន់អាវុឌ្សុំអាចដើរម្នាក់រង់នៅក្នុងព្រៃ។ ខ្ញុំអាចហ៊ាន Sinthay began his work with weapons reduction in late 1998, doing fieldwork for a study on the feasibility of removing guns in Cambodian civil society. He says, "I joined the research because I was worried about the increase in gun-use in Cambodia." He explains that it was especially apparent between1993 and 1998, the years between the UN sponsored elections and the coup d'etat, when armed robberies, brawls, and small conflicts would often end in bullet wounds. Sinthay's participation in the study was crucial, as he was the mediator between arms dealers and the researchers: "I used my experience as a guerilla soldier to make them comfortable – I used the right terminology and we shared stories about war time and joked around. They did not feel threatened, and they told me information like how available certain weapons were and where they were coming from."

Before he began his advocacy work, Sinthay was a teenage guerilla soldier fighting to liberate Cambodia from Vietnamese occupation. His experience with firearms and bombing missions motivated his extensive effort in weapons collection: "When I carried a gun, I could walk alone into the forest. I made riskier decisions because it protected me. Without my gun I did not walk alone." Sinthay explains that possessing a gun can change a person's thinking for the worse; considering Cambodia's long history of war, he fears that without intervention, future generations will continue to resort to violent solutions.

Sinthay went on to work towards weapons education, collection, and law reform, becoming the director of the Working Group for Weapons Reduction. There, he and a team lobbied the government to

ប្រថុយប្រថាន ពីញោះអាវុឌនេះការពារខ្ញុំ បើគ្មានកាំភ្លើងទេខ្ញុំមិនដើរម្នាក់រាងក្នុងញៃ ទេ"។ ស៊ីនថៃ ពន្យល់ថា មានកាំភ្លើងនៅនឹងខ្លួនអាចធ្វើឲ្យគំនិតរបស់អ្នកកាន់ទៅជា អាក្រក់បាន។ បើគិតអំពីប្រវត្តិសង្គ្រាមង៍យូររបស់ប្រទេសកម្ពុជា គាត់ភ័យថា បើមិន ធ្វើការអន្តរាគមន៍ទេ ប្រជាជនជំនាន់ក្រោយនឹងបន្តការប្រើប្រាស់អំពើហឹង្សាក្នុងការ រិះរកដំណោះស្រយ។

ស៊ីនថៃ ធ្វើការឆ្ពោះទៅរកការសិក្សាខាងអាវុឌ ប្រមូលអាវុឌ នឹងការកែទំរង់ច្បាប់ ហើយបានក្លាយទៅជានាយកនៃក្រុមការងារខាងការបន្ថយអាវុឌ។ នៅក្នុងលក្ខណៈនេះ ហើយដែលគាត់នឹងក្រុមគាត់បានខំបញ្ចុះ បញ្ចូលរដ្ឋាភិបាលឲ្យទទួលស្គាល់ថាការមាន អាវុឌនៅតាមផ្លូវធ្វើឲ្យមានការបន្ថយការលូតលាស់របស់ប្រទេស។ គេទាំងអស់គ្នាបង្ខំ រដ្ឋាភិបាលឲ្យចាប់ផ្ដើម កម្មវិធីប្រមូលអាវុឌ។ នៅឆ្នាំ១៩៩៩ ក្រសួងមហាផ្ទៃបានរៀបចំ ទម្រង់ការប្រមៃប្រមូលអាវុឌទូរទាំងប្រទេស ហើយនៅក្នុងឆ្នាំ២០០៥ រដ្ឋសភាជាតិបាន ចេញសេចក្ដីកត់ត្រាបន្ថែមពីច្បាប់នៃអាវុឌបញ្ជាក់ឲ្យច្បាស់លាស់នូវការដាកទោស ចំពោះជនណាដែលប្រើអាវុឌដោយខុសច្បាប់ ឬបង្កើតកំភ្លើងនឹងត្រឿងផ្ទុះ។ ស៊ីនថៃបញ្ជាក់ថា "គេបានប្រមូលបានអាវុឌជាច្រើន ប៉ុន្តែការ ប្រមូលនេះមិនអាចដោះ ស្រាយបញ្ជាក់ថា "គេបានប្រមូលបានអាវុឌជាច្រើន ប៉ុន្តែការ ប្រមូលនេះមិនអាចដោះ ស្រាយបញ្ជាក់ថា សព្ទថ្ងៃនេះយើងត្រូវតែមានមូលនិធិ ថៃមទៀត ដើម្បី៣អ្វីក កងជីវពលក្នុងភូមិដើម្បីសុវត្ថិភាពរបស់ប្រជាជន ទើបប្រជាជនអាចទុកចិត្តកងនគរ បាលបាន ហើយមិនបាច់ត្រូវការឲ្យមានអាវុឌទៀតទេ"។

ស៊ីនថៃ ខំធ្វើការដើម្បីជួយការផ្លាស់ប្តូរពីសង្គ្រាមទៅពេលបន្ទាប់ពីសង្គ្រាម។
គាត់មានជំនឿថា ការលប់បំបាត់គ្រឿងអាវុឌអាចបើកទ្វារឲ្យមានការចេះប្រាស្រ័យ
ទាក់ទងគ្នា នឹងគឺជាការចាប់ផ្តើមដើម្បីស្ថាបនាសន្តិភាព។ អំពីសេចក្តីសង្ឃឹមរបស់
គាត់ទៅអនាគត ស៊ីនថៃនិយាយថា "ខ្ញុំចង់ឲ្យកូនខ្ញែរជាន់ក្រោយកុំគិតពេកពីអ្នកណា
ត្រូវនឹងអ្នកណាខុសប៉ុន្តែត្រូវខំគិតពីការសំរបស់រូលគ្នា។ ដូចនេះហើយយើងត្រូវ
ធ្វើការចរចារពីការមិនចុះសំរុងគ្នាជាជាងដណ្តើមគ្នាយកឈ្នះធ្វើដូចនេះទើបសន្តិភាព
និងកើតមានឡើងបាន"។



acknowledge that the presence of weapons in the streets was impeding the country's development; they pressured them to begin a weapons collection program. In 1999, the Ministry of the Interior organized a nation-wide weapons collection procedure, and in early 2005, the national assembly passed an updated weapons law, clarifying the punishment for those who illegally use or produce guns and explosives. Sinthay notes, "Many weapons

were collected, but it does not fix the problem. Now there needs to be more funding to expand village militia, so villages are safe and people can trust the police and have no need to take up weapons again."

Sinthay is working to ease Cambodia's transition from war to postwar. He believes that the absence of weapons opens the doors for communication and is a starting point for building peace. About his hope for the future, Sinthay says, "I want young Khmer to think less about who is right and who is wrong and more about compromise. That way conflicts can be negotiated rather than won and a peaceful solution can be made."



លោកកាស៊ី ចង្អុលប្រាប់ពីការមិនសម នឹងកើតមានឡើងនូវការចេះនិយាយភាសា អង់គ្លេសរបស់គាត់។ ការចេះភាសា អង់គ្លេសនេះ បានផ្តល់ឲ្យគាត់នូវភាពផ្ទុយ គ្នា គឺវាបណ្តាលឲ្យគាត់ទទួលទារុណកម្ម ក្នុងជីវិត និងក៏ជាទេពកោសល្បសម្រប់ បំពើជីវិតគាត់ដៃរ។ ម្យ៉ាងគឺជាមូលហេត

គាត់បានត្រូវគេសង្ស័យថាជាបុគ្គលិក ស៊ីអាយអេ ហើយត្រូវគេធ្វើទារុណកម្មឲ្យសារ ភាពពេលសម័យខ្មែរក្រហម។ ម្យ៉ាងទៀតគឺជាភាសាដែលគាត់ប្រើសំរាប់ផ្សប់ផ្សាយ ពីបទពិសោធន៍ក្នុងជីវិតគាត់ដោយធ្វើដំណើរឆ្លងកាត់ពិភពលោកដើម្បីអប់រំអ្នក ស្ដាប់ទាំងអស់អំពីមនុស្សជាតិនិងសេចក្ដីសង្ឃឹម។ លោកកាស៊ីជាអ្នកបង្កើតវិទ្យា ស្ថានខ្មែរខាងសិទ្ធិមនុស្សដែលជាអង្គការស៊ីវិល ដែលបានផ្សប់ផ្សាយទៅគ្រប់ខេត្ត នូវការបង្អាត់បង្រៀនពីសិទ្ធិមនុស្ស ដែលបានលូតលាស់រហូតដល់បានត្រូវបញ្ចូល សិទ្ធិមនុស្សក្នុងកម្មវិធីសិក្សាក្នុងសាលរៀនសាធារណៈ។ លោកកាស៊ី ក៏ជាអ្នកគាំឲ្រ ភាពត្រឹមត្រូវនៃកិច្ចអភិបាលនិងលិទ្ធិប្រជាធិបតេយ្យ។ ពីឆ្នាំ ១៩៩៧ ដល់ឆ្នាំ ២០០២ គាត់ជាអនុប្រធាននៃគណៈកម្មាធិការជាតិខាងបោះឆ្នោត ដែលគាំឲ្រការបោះឆ្នោត ដោយយុត្តិធម៌ និងនៅឆ្នាំ ២០០៤ ជារដ្ឋលេខាធិការខាងតុលាការ។ ក្នុងឆ្នាំ ២០០៦ គាត់លាលែងពីដំណែងខាងនយោបាយហើយត្រឡប់ទៅបង្រៀនភាសាអង់គ្លេស វិញ្ញ។

លោកកាស៊ី មានចំណង់ក្នុងការបង្វៀននឹងខាងការទាក់ទងជាមួយយុវជនខ្មែរ តាមផ្លូវម៉្យាង ដែលផ្តួចផ្តើមគេទាំងអស់គ្នាឲ្យអាចឈមមុខត្រៀមខ្លួនសម្រាប់ អនាគត។ គាត់រីករាយពេលឃើញកូនសិស្សគាត់មានការរីកចំរើន "មុនដំបូង ពួកគេយល់ ៣ ទៅ ៤ ៣ក្យ បន្ទាប់មក ៣ ទៅ ៤ ឃ្លា ហើយបន្ទាប់មកទៀតគេចេះ តិតង់ឃ្លាដោយខ្លួនរង់!...គេរៀនភាសាអង់គ្លេសញីខ្ញុំ ហើយប្រហៃលជាគេនឹងទៅ Kassie pointed out the irony in how speaking English had been both a curse and a gift in his lifetime. On one hand, it was the reason he was suspected of being CIA and tortured for confession during the KR era. On the other, it is the language he's used to broadcast his story, traveling across the world to educate audiences about humanity and hope. Kassie is the founder of the Cambodian Institute of Human Rights, a civil organization that has reached out to several provinces with workshops on human rights and made strides to include human rights education in the public school system. Kassie is also an advocate of good governance and democracy. Between 1997 and 2002 he was the vice chairman of the national election committee advocating fair elections and in 2004, a secretary state of justice. In 2006 he resigned from political life and returned to teaching English.

Kassie finds a passion for teaching, for interacting with young Cambodians in a way that prepares them for the future. He gets joy from seeing the students' progress: "First they understand three or four words, then three or four sentences. Then they make their own sentences!...They learn English from me, and maybe they will go study more abroad. And then they might bring Cambodia up to speed with the rest of the world."

Kassie is one of few survivors of the KR interrogation system. When asked what was the most important lesson he walked away with, he answered, "Never lose hope. I never lost hope for survival. Hope kept my brain working...I was able to see opportunities, be creative, and find ways to help myself." He recalled past times when he had managed to obtain tobacco to trade for traditional medicine, or when he persuaded his 14-year-old jailors to leave him leftover coconuts. From

បន្តការសិក្សានៅ() ទេសក្រៅ។ ហើយបន្ទាប់មកគេរអចធ្វើឲ្យកម្ពុជាដើរទាន់() ទេស ផ្សេងៗទៀតក្នុងពិភពលោក"។

លោកកាស៊ី ជាអ្នកនៅរស់ង៏តិចតួចក្នុងចំណោមពួកដែលត្រូវបានសួរចំលើយ ពីប្រព័ន្ធខ្មែរក្រហម។ ពេលសួរថា អ្វីទៅដែលជាមេរៀនសំខាន់បំផុតដែលគាត់ បានរៀនសូត្រ គាត់ឆ្លើយថា "កុំបោះបង់សេចក្ដី សង្ឈឹម ខ្ញុំមិនដែលអស់សង្ឈឹមក្នុង ការរស់នៅ សេចក្ដីសង្ឈឹមធ្វើឲ្យខួរក្បាលខ្ញុំបន្តធ្វើការ...ខ្ញុំអាចមើលឃើញឱកាស ដែលហុចឲ្យចេះឆ្នៃប្រឌិត ហើយចេះរកឃើញមធ្យោបាយជួយខ្លួន អង់"។ គាត់រំលឹក ពីអតិតកាលពេលគាត់ចេះដោះស្រាយ ដោយយកថ្នាំជក់ទៅដូរយកថ្នាំពេទ្យឬក៏គាត់ អាចបញ្ចុះបញ្ចូលក្មេងយមគុកម្នាក់អាយុ ១៤ ឆ្នាំ ឲ្យទុកដូងដែលនៅសល់ឲ្យគាត់។ ពីបទពិសោធន៍ទាំងនេះ គាត់មានជំនឿងខ្លាំងថាសេចក្ដីសង្ឃឹមសំឲ្យគាត់ចេះឆ្នៃប្រឌិត ហើយការឆ្នៃប្រឌិតនេះសំមកនូវភាពភ្ញាហាន និងគំនិតដើម។

ចំពោះឃុវជនជាន់ក្រោយ គាត់ពន្យល់ថា បន្តិចទៀតកំរិតនៃចំណេះវិជ្ជាក្នុង
ពិភពលោកនឹងកាន់តែខ្ពស់ឡើងជាងសព្វថ្ងៃ។ គឺជាការមិនគ្រប់គ្រាន់ទេសំរាប់
និស្សិតឥឡូវនេះដែលបានចេះដឹងត្រឹមតែកំរិតរបស់គ្រូខ្លួន ឯង។ គេត្រូវតែចេះឲ្យ
លើសចំណេះគ្រូរបស់គេ។ ពេលសូរថា តើគាត់យល់យ៉ាងណាពីអនាគតប្រទេស
កម្ពុជា លោកកាស៊ីឆ្លើយថា "កម្ពុជាមានឆនឆានច្រើនណាស់ ភ្នំដើម្បីទំនប់ទឹក ទន្លេ
ដើម្បីអគ្គីសនី និងឆនឆានជាច្រើនទៀត"។ គាត់សារភាពថា ពេលមានតិចណាស់
ចំពោះប្រជាជនស្រករគាត់ដែលនៅធ្វើការបាន ហើយគាត់សង្ឃឹមទៅលើយុវជន
ជាន់ក្រោយឲ្យប្រើកំលាំងនិងពេលវេលា ដើម្បីបង្វេនខ្លួន ឯងនិងប្រទេសជាតិខ្លួន
ឯង។ "កំរិតនៃចំណេះវិជ្ជានៅតែខ្ពស់ឡើងជានិច្ច" គាត់មានប្រសាសន៍ "យើងត្រូវតែ
ពៃសតំខ្លួន ឯងឆ្នោះទៅអនាគត ហើយត្រូវតែសំដៅទៅរកគោលបំណងណាដែល
ខ្ពស់"។



such experiences, he strongly believes that hope lead him to creativity while creativity led him to courage and initiative.

To young Cambodians, he explains that soon, the level of knowledge in the world will be much higher than it is today. "It is not enough for students today to be satisfied with knowing as much as their teachers. They need know beyond what their teachers know." When asked about where he saw Cambodia in the future, Kassie says "Cambodia has many resources: mountains for dikes, rivers for hydroelectricity, and much more." He admits that there is little left his generation can do and so looks to young Cambodians to use their energy and time to educate themselves and their country. "The level of knowledge is always rising," he says. "You have to orient yourself towards the future and aim high.



សារុំ ស្គាល់ប្រទេសខ្មែរតាមរយះការ
ពិពណ៌តារបស់លោកឲ្យុតាង។ តាងមិន
ដែលឃើញវាលចំការទីវាលលិចទឹក ឬ
ភូមិតាៗទេ ប៉ុន្តែតាងឲ្យសូរថាស្រុកខ្មែរ
ស្អាតណាស់។ តាងកើតនៅឆ្នាំ ១៩៧៩
ក្នុងជំរុំ០០៧ ជំរុំជនភ្យេសខ្លួនតាមចំរើនន
ខ្មែរ-ថៃ។ ជីវិតតាងពេលនោះមិនដែល
ស្គាល់ការបែងចែកវណ្ណះនៅក្នុងសង្គម
ឡើយ។ ជនភ្យេសខ្លួនពេលនោះឲ្យវិបាន
ទទួលសំភារៈដូចៗគ្នាសំរាប់សង់ផ្ទះនឹង

ទទួលម្ហូបអាហារស្មើគ្នាសំរាប់ចិញ្ចិមកូនក្មេង។ កាលដៅជាកុមារីនាងមានម្ហូបគ្រប់ (គ្រាន់សំរាប់ទទួលទាន នាងមានក្មេងៗ៤ទៀតជាច្រើន(គ្រាន់នឹងលេងជាមួយ ហើយ មានទាំងបណ្ណាល័យដែលបង្ហាញនាងឲ្យស្គាល់ពិភពលោកនៅក្រៅជំរុំផង។ គឺជា ជីវិតដ៍ល្អប្រសើរ។

សារុំ បានស្គាល់ប្រទេសខ្មែរជាដំបូងនៅឆ្នាំ១៩៩៣ ពេលនាងមានអាយុ ១៤ឆ្នាំ។
(គ្មិសារនាងបានធ្វើមាតុភូមិនិវត្តមកខេត្តបាត់ដំបង។ គឺមិនដូចគំនិតដែលនាងបាន
នឹកស្មានឡើយ។ តាមផ្លូវទៅផ្ទះថ្មីរបស់នាងពោរពេញទៅដោយផ្លូវដែលត្រូវខូច
ខាតដោយសារ(គ្នាប់បែក។ គ្មាននរណាយកម្ហូបអាហារមកចែកឲ្យគ្រួសារនាង
ទៀតទេ (គ្នុបម្រៀនដែល(កូទទួលយកសំណូកពីកូនសិស្ស ហើយគេដាក់ឈ្មោះជន
ភៀសខ្លួនថាជាជនក្បត់សង្គម។ ការបាញ់គ្នាចុះឡើងពេលនោះគឺជាការធម្មតា
ហើយអ្នកដែលរត់ចេញពីទីលំនៅខ្លួនឯងដោយសារសង្គ្រាមបានមកស្នាក់នៅពាស
ពេញក្បែរផ្ទះរបស់នាង (ភូមិដែលនៅជិតតំបន់ប៉ៃលិននៅជាមូលដ្ឋានរីងមាំរបស់
ខ្មែរ(ក្រហមរហូតដល់ឆ្នាំ១៩៩៥)។ គឺពិតជាមិនមែនកន្លែងដ៍ល្អប្រសើត្រប់ខ្មាយ។ សារុំ
និយាយថា ចំណែកដែលពិបាកខ្លាំងជាងគេគឺការស្វែងរកការសិក្សាដោយគ្មានលុយ

Sarom only knew of Cambodia through her teachers' descriptions. She had never seen its fields, flooded plains, or villages, but she'd heard it was beautiful. Sarom was born in 1979 at Camp 007, a refugee center on the Cambodian-Thai border. Growing up she did not see class divisions. Refugees had been given the same materials to build their house and the same portions to feed their children. As a child, she had enough to eat, plenty of other children to play with, and even a library that showed her a world outside the fence. "It was a good life."

Sarom saw Cambodia for the first time in 1993 when she was 14 as her family was repatriated to Battambang province. It was not as she had imagined. Bomb-blasted roads led her to her new home; there were no food handouts; poor teachers accepted bribes from students; refugees were labeled as outsiders; fire fights were common and displaced people sheltered near her home (neighboring province Pailin would remain a KR stronghold until 1998). It was not beautiful. Sarom says the most difficult part was trying to get an education with no money, no role models, nor a system that rewarded honest work.

In 1997, Sarom took a class about peace offered by an American at a local temple. Although she was only looking to learn English, she found herself exposed to the lives of Aung Sang Suu Kyi, Martin Luther King Jr., Nelson Mandela, Mahatma Gandhi, and Maha Ghosananda. Inspired by these men and women, she began to apply their principles in her own life. She looked around and saw suffering. Saw corruption in the judicial system, where rich criminals could evade internment and poor criminals, often with less severe crimes, would be put in jail. "If people do not believe peace is possible, it will never be possible." Rather than accept that peace in Cambodia would never come, Sarom decided that





កាក់ គ្មានអ្នកណាជាជនគំរូ និងគ្មានប្រពន្ធដែលផ្តល់រង្វាន់ចំពោះការធ្វើការដោយ ស្មោះត្រង់។

នៅក្នុងឆ្នាំ ១៩៩៧ សារុំបានរៀនថ្នាក់មួយអំពីសន្តិភាពដែលបានបង្រៀនឡើង ដោយជនជាតិអាមេរិកាំងម្នាក់ នៅក្នុងវត្តមួយក្នុងស្រុកតាង។ គំនិតគាងគឺមាន បំណងសំឡឹងរករៀនភាសាអង់គ្លេសតែតាងទៅជាបានទទួលនូវបទពិសោធន៍ពី ជីវិតរបស់ Aung Sann Suu Kyi, Martin Luther King Jr., Mahatma Gandhi, and MahaGhosananda. ទៅវិញ។ អ្នកទាំងនេះបានជំរុញចិត្តគាងឲ្យយកជា មេរៀនសំរាប់ជីវិតគាងផ្ទាល់។ គាងមើលទៅជុំវិញខ្លួនគាង គាងឃើញតែការឈឺ ចាប់នឹងទុក្ខវេទតា។ គាងឃើញអំពើពុករលួយនៅក្នុងប្រព័ន្ធតុលាកា ដោយជនល្មើ ច្បាប់ដែលមានលុយអាចគេចវេសការឃុំឃាំងបាន តែជនល្មើសច្បាប់ដែលគ្មាន លុយភាគច្រើនប្រពិត្តកំហុសតិចជាងតែទៅជាត្រូវជាប់គុកទៅវិញ។ "បើមនុស្ស មិនជឿថាសន្តិភាពអាចកើតមានឡើង គឺថាវាពិតជាមិនអាចកើតឡើងបានមែន"។

ពេលសួរថា នាងមានមធ្យោបាយយ៉ាងណាសំរាប់ផ្គត់ផ្គង់ខ្លួន រង់នឹងឱពុកម្ដាយ នាង បើនាងគ្មានប្រាក់ខែនឹងនរ។ សារុំផ្លើយថា កិច្ចការរបស់នាងគឺជាកិច្ចការដែល (តួវពុះពាររាល់ថ្ងៃ។ "ខ្ញុំចង់ដឹងថា ខ្ញុំអាចឈានទៅដល់កំរិតណាក្នុងឋានះជាអ្នក ស្តី(គិចិត្ត។ នេះជាការល្អណាស់។ មនុស្សភាគច្រើនមិនយល់ទាល់តែសោះ។ ឥឡូវនេះអ្វីៗគឺជាប្យើងលុយពីព្រោះគេយល់ថាលុយជាចម្លើយរបស់អ្វីៗទាំងអស់។ លុយជាការសំខាន់ ប៉ុន្តែលុយមិនមែនជាចម្លើយរបស់អ្វីៗទាំងអស់ទ្បីយ"។



peace was possible, and that she would do her part to make it reality. She would take on various opportunities including co-teaching and translating Buddhism in English at Preh Sihanouk Raja Buddhist University, teaching language at the Battambang Provincial Prison, establishing the Battambang Prison Library, organizing food collections during Pchum Bin to redistribute to the hungry, and all the while working side-jobs translating NGO reports for money to help

her family. As an activist for the Dhammayeitra movement, she helps provide services monks, youth, and prisoners.

When asked about how she planned to support herself and her parents without a steady income, Sarom responded that her work was a daily challenge. "I want to see how far I can go as a volunteer. It's beautiful. A lot of people don't understand. Here everything is about money. Because they think money is the answer. Money is important, but it is not the only answer."

#### សុង៍ កុសល



តាងបានដឹងថា តាងជាក្មេងខុសគេនឹង
ក្មេងវទៀត។ តាងពន្យល់ថា តាងមិនអាច
លេងដូចក្មេងវទៀតលេង ហើយតាងគ្មាន
លក្ខណះគ្រប់គ្រាន់ដូចក្មេងវទៀត តាងយក
ដៃតាងទាំងពីរសំរាប់ជួយតាងឲ្យដើរក្នុង
ផ្ទះ។ "ចំណែកដែលពិបាកជាងគេគឺ
ការខ្មាស់គេ" តាងពន្យល់។ "ខ្ញុំមិនចង់ឲ្យគេ
មើលមកខ្ញុំ ហើយឃើញតែពីរេៗឹងខ្ញុំអត់
មានជើង... ខ្ញុំមានលិទ្ធភាពជាងភាព
ពិការរបស់ខ្ញុំ។ ខ្ញុំដូចតែអ្នកវទៀតនៃវ"។

កុសល កើតនៅឆ្នាំ ១៩៤៤ ជាកូនទី ៤

ក្នុងចំណោមកូនទាំង ៦ នៅក្នុងគ្រួសារអ្នកកសិករ។ ពេលអាយុបាន ៥ ឆ្នាំ តាងត្រូវ ពិការដោយគ្រាប់មីនផ្ទុះពេលតាងជួយធ្វើការម្ដាយតាងនៅក្នុងស្ងែ។ ជើងរបស់តាង ត្រូវគេកាត់ខ្ពស់ពេក ហេតុនេះមិនអាចប្រើជើងពាក់បាន ហើយសព្វថ្ងៃដើរដោយ ឈើច្រត់សំរាប់មនុស្សពិការ។ យូរបន្ទាប់ពីគ្រោះថ្នាក់មក បុគ្គលិកម្នាក់នៃកម្មវិធី អន្តរជាតិខាយុទ្ធភាករដើម្បីហាមមិនឲ្យធ្វើគ្រាប់មីន (ICBL) បានកត់សំគាល់ឃើញ តាងនៅមន្ទី៣ប្រាលរោគនៅបាត់ដំបង។ នៅឆ្នាំ ១៩៩៥ ពេលអាយុបាន ១២ ឆ្នាំ កុសលបានចូលធ្វើការជាមួយ ICBL ក្នុងឋានះជាតំណាងជនរងគ្រោះដោយសារគ្រប់ មីននៅជុំវិញាពិភពលោក។

"ខ្ញុំអាចនិយាយខ្ញុំអាចជាមនុស្សគំរូ។ ខ្ញុំត្រូវតែធ្វើអ្វីមួយពេលខ្ញុំមានលទ្ធិភាពនឹ វធ្វើបាន"។

ICBL ប្ចេញ់នឹងលុបបំបាត់នុវការផលិតនឹងការស្រើ(គ្រប់មីនដែលសំរាប់បំផ្លាញ មនុស្សលោក។ ជាមួយកម្មវិធីនេះ កុសលបានធ្វើដំណើរឆ្លងទ្វីបលោក ដើម្បីនិយាយ She knew she was different from the other children. She could not play like they played, and she did not look the same: she used her hands to help move through the house. "The most difficult part is feeling shy," she explained. "I don't want people to look at me and see only my missing leg...I am more than that. I am the same as you."

Kosal was born in 1984, the fourth of six children in a rice farming family. When she was five, she was injured by a landmine while helping her mother in the rice fields. Her leg was amputated too high to allow her to use a prosthetic, and today she walks with a crutch. Years after the incident, a staff member of the international campaign to ban landmines (ICBL) noticed her at a Battambang clinic. In 1995, at the age of 12, Kosal joined ICBL as a representative of landmine victims around the world.

"I can speak. I can be an example. I have to do something while i have the chance to."

ICBL is dedicated to eradicating the production and use of antipersonnel landmines. With the organization, Kosal has traveled across the continents to tell her story, gathering thousands of signatures to support the ban. The culmination of her and ICBL's campaigning efforts came in 1997, when 122 countries signed the mine ban treaty agreeing to prohibit the use, stockpiling, production, and transfer of anti-personnel land mines. Today, Kosal works full time as the ICBL youth ambassador, spreading awareness in order to help countries fund mine-clearance, improve victims' assistance, and strengthen international cooperation.

ពីប្រវត្តិផ្ទាល់របស់គាង ហើយប្រមូលបានហត្ថលេខារាប់ពាន់គាក់ ដើម្បីគាំឲ្យការលប់ បំបាត់នេះ។ ការធ្វើដែលសំខាន់បំផុតរបស់គាងជាមួយ ICBL គីលទ្ធផលនៃការទាម ទារនៅឆ្នាំ ១៩៩៧ ពេលប្រទេសទាំង ១២២ (២ម(២)ងចុះហត្ថលេខលើសន្ធិសញ្ញា ហាមឃាត់ការប្រើប្រាស់ ការប្រមូលទុក នឹងការរំលែកចែកគ្រាប់មីន ដែលបំផ្លាញ មនុស្សលោក។ សព្វថ្ងៃនេះ កុសលធ្វើការពេញម៉ោងជាយុវវិយតំណាងតាមផ្លូវការ របស់ ICBL ក្នុងការពង្រីកនឹងផ្សាយការចាប់អារម្មណ៍នេះ សូមឲ្យគេជួយជាលុយ កាក់ ដើម្បីសំរាប់ដោះមីនសំរាប់ជួយជនរងគ្រោះនឹងសំរាប់ពង្រឹងសហប្រតិបត្តិការ អន្តរជាតិ។

"អ្នកណាក៍យំ អ្នកណាក៍សើច" តាងរៀបរាប់អំពីការអប់រុំដោយការពិភាក្សាគ្នា
រវាងជនរងគ្រោះដោយសារគ្រាប់មីន។ "ទាំងអស់គ្នាយំពីពោះទាំងអស់គ្នាជាអ្នកក្រ
ហើយភាពពិការរបស់គេធ្វើឲ្យការរកស៊ីចិញ្ចិមជីវិតជាអ្នកស្រែក្នុងភូមិកាន់តែពិបាក
ឡើងទៀត។ ទាំងអស់គ្នាសើចពីព្រោះទោះជាអ្នកទាំងអស់គ្នាមិនដែលស្គាល់គ្នាក៏
ដោយ ក៏គេមានអារម្មណ៍ល្អដោយគ្មាននរណារិះគន់នរណាហើយអាចបញ្ចេញមតិ
ផ្ទាល់ខ្លួនបាន"។ កុសលពន្យល់ថា ជនពិការជាច្រើនរស់នៅក្នុងសហគមន៍ដែលមាន
ជំនឿថាជនដែលពិការមិនអាចធ្វើការបាន"អ្នកពិការជាច្រើនគ្នាមានការអាម៉ាសមុខ
ណាស់"។ ជាការឆ្លើយតបកុសលធ្វើការគាំ(ទូសិទ្ធិចាំបាច់របស់ជនពិការដូចជាសិទ្ធិ
ក្នុងការសិក្សានឹងសិទ្ធិក្នុងការចូលរួមសកម្មភាពក្នុងសហគមន៍។

តាមរយៈការងាររបស់តាងនឹងការបណ្តុះបណ្តាលវិជ្ជាជីវះរបស់ ICBL ជនរង គ្រោះជាច្រើនអាចឆ្លងផុតភាពអាម៉ាសមុខនេះបាន។ ចំពោះប្រជាជនជាន់ក្រោយ កុសលស់រ្ឈឹមថា ទៅថ្ងៃមុខគ្មានក្មេងស្រីណាមួយនឹងត្រូវគេដាក់ឈ្មោះឲ្យថា "មីកំបុត" ទៀតទេ មិនត្រូវបង្រៀនឲ្យវាយតំលៃមនុស្សតាមសំបកកៀឡើយគឺត្រូវបង្រៀនថា អ្នកពិការទាំងនោះក៏ដូចអ្នកសទៀតដែរ គឺគ្មានអ្នកណាអាចកំណត់លិទ្ធិភាពរបស់គេ បានឡើយ។

"Everyone is crying and smiling," she said, describing a seminar attended by landmine victims. "They are crying because they are poor and their disability makes earning a living in the rice-farming villages very difficult. They are smiling because although they are strangers, they feel safe from judgment [at the seminar] and able to share their feelings." Kosal explained that many live in communities that assume people with disabilities are incapable of work: "many feel ashamed," she said. In response, Kosal advocates for the basic rights of disabled people, such as the right to accessible education and to be involved in the community.

Through her work and that of IBCL's vocational training program, many more are able to transcend the stigma. For future generations, Kosal hopes that no more children be labeled "mi-kombak," no more be taught that they are defined by their limitations, but rather that they, like anyone else, have limitless possibilities.

\*mi-kombak - a derogatory term for someone who is physically handicapped



"នៅឆ្នាំ ២០០១ គេអាចនៅសំគាល់ប្រជាជន
ដែលជាអតីតខ្មែរក្រហមបាន"។ គេមិន
ស្លៅកពាក់ខ្មៅដូចមុនទេ ប៉ុន្តែនៅពាក់
ស្បែកជើងកង់ឡានប្រើសំពាយលើខ្នង
(សាកាដូ) ហើយស្រីៗនៅទុកសក់ខ្លី។ ពួក
នេះគេមិនសូវមានទំនាក់ទំនងល្អជាមួយអ្នក
ដទៃដែលមានអត្តសញ្ញាណមិនដូចក្រុម

ឆ្នាំនេះលេកស្រីវារីនឲ្យវបានផ្តល់វគ្គបណ្តុះបណ្តាលស្តីពី ការកសាងសន្តិភាពនៅ ខេត្តឧត្តរមានជ័យ ដែលជាដំបន់ខ្មែរក្រហមទើបនឹងធ្វើសមាហរណកម្មជាមួយនឹង រដ្ឋាភិបាល ដើម្បីធ្វើការផ្សះផ្សាអតីតខ្មែរក្រហម២ស្រុក គឺស្រុកអន្លង់វែង និងឲ្រពាំង ប្រាសាទដែលពីមុនរស់នៅក្រោមការដឹកនាំ និងឲ្រប់ឲ្រងអំពីសំណាក់អ្នកដឹកនាំខ្មែរ ក្រហម២រូបមិនមានភាពចុះសម្រុងគ្នា។ ក្នុងឋានះជាអ្នកអប់រំជាមួយវិទ្យាស្ថានបណ្តុះ បណ្តាលនិងស្រាវជ្រិវដើម្បីអភិវឌ្ឍន៍កម្ពុជា(CDRI)ផ្នៃកកម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍សង្គម លោក ស្រីបានទៅជួយធ្វើការសម្របសម្រួលការផ្សះផ្សានេះ។ លោកស្រីបានរៀបចំវគ្គបណ្តុះ បណ្តាលដោយឱ្យអាជ្ញាធរមូលដ្ឋានទាំងពីរស្រុកនេះ ដែលជាអតីតខ្មែរក្រហមមានឱកាស ជួបជុំគ្នា រួមគ្នាដើម្បីផ្លាស់ប្តូរគំនិតនឹងអារម្មណ៍ ជាមួយគ្នាទៅវិញទៅមក ។ "ជាដំបូង អតីតខ្មែរក្រហមម្នាក់មិននិយាយអ្វីឡើយ។ ប៉ុន្តែបន្ទាប់ពីបានស្តាប់ក្រុមអ្នកសម្រប សម្រាលដែលមិនមែនជាអតីតខ្មែរក្រហមនិយាយអំពីការភ័យខ្លាចនឹងការឈឺចាប់ ក្នុង អំឡុងពេលខ្មែរក្រហមសាភត់ករប់ អតីតខ្មែរក្រហមនេះក៏ចាប់ផ្តើមនិយាយភ្ញើងរបស់ គាត់ ប្រាប់មកក្រុមអ្នកសម្របសម្រួលវិញវិងរ។ គាត់និយាយអំពីការនឹករលឹកដ៍ខ្លាំងចំ ពោះប្រពន្ធនីវកូនប្រសានត់ ពេលគេបញ្ជូនគាត់ទៅច្បាំង"។ វគ្គនេះបានធ្វើឱ្យអ្នកចូល

"In 2001, the former Khmer Rouge still dressed like Khmer Rouge. They didn't wear black anymore, but they wore shoes made from tires, carried things in backpack, and the girls kept their hair short. They did not talk to ordinary villagers because they believed those who were not like them were bad people - capitalists with the government." That year, Varine was sent to Udor Mean Chey, a KR reconciliation zone where former KR had difficulty re-integrating with the village people. As an educator with the Cambodian Development Resource Institute's (CDRI) social development program, she went to help facilitate reconciliation.

She arranged a meeting where villagers and former KR shared their thoughts and feelings: "At first the man [former KR] did not talk. But after hearing villagers speak about their fears and suffering when the KR were in power, he shared his own. He talked about how strongly he missed his wife and son when he was sent far away to fight." These meetings allowed the communities to come together and focus on their similarities rather than their differences. "I wanted them to understand each other," she said. According to Varine, listening to each other's suffering showed the villagers and former KR their common humanity, a place to begin building trust and reconciliation.

Varine has worked as an educator with CDRI for the past ten years because, "We've [Cambodians] seen war before, and we don't want to meet it again." Using case studies identified by CDRI's research as significant issues affecting Cambodia, she teaches target groups skills to identify conflict, analyze its causes, and create strategies for its prevention and resolution. Topics range from water distribution to

រួមជាអតីតខ្មែរក្រហមទាំងអស់គិតពិចារណា ហើយឲ្យធ្វើការចាប់អារម្មណ៍នៅលើ ភាពដូចគ្នាជាជាងភាពខុសគ្នារបស់ប្រជាជនស្រុកទាំងពីរ ជាពិសេសប្រជាជនរស់នៅ ក្នុងសង្គមខ្មែរទាំងមូល។ "ខ្ញុំចង់ឲ្យគេទាំងសង់ខាងយល់គ្នាទៅវិញទៅមក និងយល់អំពី ប្រជាជនផ្សេងទៀតដែលមិនមែនជាអតីតខ្មែរក្រហមមានក្រុមលោកស្រីជាអ្នកសម្រប សម្រួលវគ្គសិក្សានេះជាដើម" លោកស្រីបញ្ជាក់។ តាមការយល់របស់លោកស្រីវ៉ារីន ការស្ដាប់គ្នាអំពីទុក្ខវេទនាទាំងសង់ខាង បង្ហាញអ្នករងគ្រោះសម័យខ្មែរក្រហម និងអតីត ខ្មែរក្រហមនូវមនុស្សធម៌រួមគ្នាដែលអាចជំរុញឲ្យមានការកសាងទំនុកចិត្តនឹងផ្សះផ្សា គ្នាទៅវិញទៅមក។

លេកស្រីរ៉ារីន ធ្វើការជាអ្នកអប់រំជាមួយ CDRI បានដប់ឆ្នាំលើយ ពីប្រោះ " យើង (ប្រជាជនខ្មែរ)បានឃើញសង្គ្រាមពីមុន ហើយយើងមិនចង់ឃើញសង្គ្រាមម្ដងទៀត ទេ"។ (សង់តាមករណីសិក្សារកឃើញតាមការស្រាវប្រាវបស់ CDRI ដែលជាបញ្ហា សំខាន់ទាក់ទង់ទៅនឹងប្រទេសកម្ពុជា លោកស្រីបង្រៀននិងផ្ដល់ចំណេះដឹងជូនសិក្ខាកាម ឲ្យចេះរកមើលភាពខុសគ្នា ធ្វើការវិភាគរកមូលហេតុ នឹងកសាងយុទ្ធសាស្ត្រដើម្បីការ ពារទំនាស់នឹងរកងំណោះស្រាយ។ ប្រធានបទរួមមាន ទំនាស់អំពីការឲ្រប់ឲ្រង់និងបិបង ចែកទឹកនៅក្នុងសហគមន៍កសិការបើប្រាស់ទឹក និងអំពើហិង្សាក្នុងឲ្យសារជាដើម ហើយ ស្រមអ្នកចូលរួមមានរូមបញ្ចូលមន្ត្រីរាជការតាមសង្កាត់ អ្នកកាសែត នគរបាល នឹងក្រុម ផ្សេងៗទៀត។ ដោយការបង្រៀនអ្នកចូលរួមឲ្យមានការប្រុងប្រយ័ត្នក្នុងការវាយស្ថាន របស់ខ្លួន ទៅលើមនុស្សគ្នារជាជុំងសង្គមនឹងឲ្យចេះមានការយោគយល់ចំពោះបំណង របស់អ្នករបទ្រិត។ លោកស្រីសង្ឈឹមថានឹងអាចកសាងសមត្ថភាពក្នុងការដោះស្រាយ បញ្ហាដោយអហិង្សា ។ លោកស្រីសង្ឈឹមថានឹងអាចកសាងសមត្ថភាពក្នុងការដោះស្រាយ បញ្ហាដោយអហិង្សា ។ លោកស្រីវារីន ធ្វើការជាមួយមនុស្សម្នាក់ៗ ហើយជូនកាល លោកស្រីមានអារម្មណ៍ថា កិច្ចការនេះ " ជាការតូចតាចហើយប្រហែលជាមិនមានលទ្ធថល ឆំអុំទេ " ក៏ប៉ុន្តែលោកស្រីរំលិកខ្លួនឯងថា ការផ្លាស់ប្តូរមនុស្សម្នាក់ៗមានមុខងារសំខាន់។ "សកម្មភាពនៃមនុស្សម្នាក់ៗអាចក្នាយទៅជាសកម្មភាពរបស់ក្រុមមួយ"។ លោកស្រី

domestic violence and participating groups include commune officials, journalists, police, and more. By teaching participants to be critical of their own assumptions or to consider other people's motivations, she hopes to build their capacity for non-violent problem solving.

Varine works with individuals, and sometimes she feels the work "is small and may not make a big difference," but she reminds herself that change on an individual level has an important role to play. "The actions of a person can become the actions of a group." Varine believes that in order to build a country that can resolve its problems without resorting to force, a good place to start is with the perceptions and abilities of ordinary people.

វ៉ារីនមានជំនឿថាដើម្បីកសាង(៤ទេសដែលអាចដោះស្រាយបញ្ហាដោយមិនពឹងកំលាំង អំណាច កន្លែងល្អដែល(ត្នូវចាប់ផ្ដើមគឺការមានជំនឿលើសមត្ថភាពរបស់(៤ជាជនទាំង អស់របស់សងម។



ពេលសុវថា ហេតុអ្វីការសិក្សា ជាការសំខាន់ចំពោះគាត់ វីរះឆ្លើយថា "វាមានតំលៃពីព្រោះយើងអាចយក ចំណេះយើងទៅធ្វើការឲ្យគេ ឬ ក៏ យកចំណេះយើងទៅប្រើការសម្រាប់ ខ្លួនរង...កាលណាយើងមានចំណេះ គ្មាននរណាអាចដណ្ដើមយកចំណេះ នេះចេញពីយើងបានទេ"។ វីរះ ជាតា យកដ្ឋានប្រតិបត្តិនៃមជ្ឈមណ្ឌលអប់

វច្បាប់សម្រាប់សហគមន៍ (CLEC)ដែលជាអង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាលនៅក្នុងស្រុក ដែល សម្រាប់ផ្តល់ដំណឹងទាក់ទងនឹងច្បាប់ចំពោះ សាធារណះជនកម្ពុជា។ ការប្តេជ្ញារបស់ គាត់ក្នុងការកសាងលិទ្ធិប្រជាធិបតេយ្យរបស់ប្រទេសកម្ពុជាឲ្យបានកាន់តែប្រសើរ ឡើងជាលិទ្ធិផល ពីបទពិសោធន៍របស់គាត់តាំងពីគាត់នៅក្មេង រស់នៅក្នុងប្រទេស ក្នុងពេលសង្គ្រាមនឹងបន្ទាប់ពីសង្គ្រាម។ វីរៈនៅនឹកឃើញពីគំរោងការដែលអាចផ្តល់ ផលវិបាកង៍ខ្លាំងចំពោះប្រជាជនសមញ្ញ ពីច្រោះគេមិនបានចូលរួមក្នុងការប្បេបចំ គំរោងការនោះ។ គាត់នៅចាំអំពីការចាប់ខ្លួនតាមអំពើចិត្ត ការសម្លាប់ដែលមិនបាន ធ្វើឡើងតាមផ្លូវច្បាប់ នឹងការភ័យខ្លាចចំពោះកងនគរបាលដែលផ្តល់នូវការបំភិត បំភ័យនឹងការឈឺចាប់។ "កាលណាការអយុត្តិធម៌កាន់តែមានច្រើនឡើងការយកអំពើ ហិវជ្ជាទៅដោះស្រាយបញ្ហាក៏កាន់តែមានច្រើនឡើងដែរ"នេះហើយដែលខ្ញុំបានឃើញ ហើយហេតុដូច្នេះហើយបានជាខ្ញុំប្រាប់ខ្លួនរាងថា យើង (ប្រជាជនខ្មែរ) ត្រូវតែធ្វើអ្វី មួយ។

មុនពេលសម្ពាមពេលគាត់នៅរៀនក្នុងវិទ្យាល័យ វីរះបានទៅលេងរាជសកល វិទ្យាល័យនៅភ្នំពេញ ហើយសង្ឃឹមថានឹងក្លាយទៅជានិស្សិតសកលវិទ្យាល័យទៅថ្ងៃ មុខ។ ពេលខ្មែរក្រហមឡើងកាន់អំណាច ឆ្នាំ ១៩៧៥ ការសង្ឃឹមនេះក៏ត្រូវបានផ្អាក When asked why an education was important to him, Virak said, "It's valuable because you can use it to make a living; you can sell your expertise or employ yourself...once you have an education, no one can take it from you." Virak is the executive director of the Cambodian Legal Education Center (CLEC), a local NGO that provides legal information to the Cambodian public. His dedication to building a more democratic Cambodia stems from his experiences as a young man living in the country during and after war. Virak recalls policies that had severe consequences for ordinary citizens who had no part in making them. He remembers arbitrary arrests, extra judicial killings, and a deep-seated fear of the police that led to mass intimidation and vulnerability. Virak adds, "The more injustice people feel, the more they're forced to look to violence to solve the problem...This is what I saw and that's why I told myself we [Cambodians] need to do something."

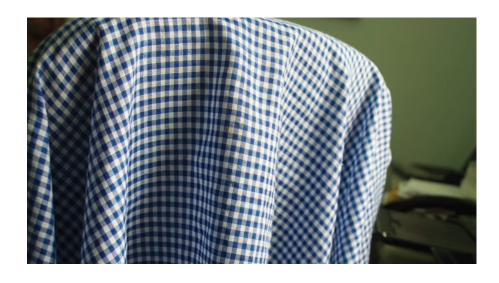
Before the war, when he was in high school, Virak would visit the Royal University of Phnom Penh and imagine himself a university student. When the KR came to power in 1975, his dream was cut short. He survived the heavy labor, and when the Vietnamese came, he made his way to the capital. There he found the education and experience that led him to become the activist he is today.

As director of CLEC, Virak oversees the organization's activities: promoting legal education, empowerment, and advocacy to target groups like union leaders, management, and citizens negatively affected by land concession practices.

ថោល។ គាត់បានដៅរស់បន្ទាប់ពីឆ្លងកាត់ពលកម្មដ៏ពិបាក ហើយពេលឃុនចូល ទើបគាត់បានវិលត្រឡប់មករដ្ឋធានីវិញ។ ពេលនោះហើយដែលគាត់បានទទួលនូវ ការសិក្សានឹងបទពិសោធន៍ ដែលធ្វើឲ្យគាត់មានលិទ្ធិភាពនឹងក្លាយទៅជាសកម្មជន ទាល់សព្វថ្ងៃនេះ។

ក្នុងឋានៈជានាយកនៃ (CLEC) វីរៈ ជាអ្នកមើលការខុសត្រូវសកម្មភាពរបស់ អង្គការនេះជាមួយគ្នានឹងកម្មវិធីផ្សេងទៀតដ៏ច្រើន ដែលគាំឲ្យការសិក្សាខាងច្បាប់ ខាងការប្រគល់អំណាចនឹងខាងការគាំឲ្រក្រុមដែលអាចធ្វើជាអ្នកដឹកនាំសហភាព អ្នកគ្រប់គ្រង នឹងខាងការគាំឲ្យការរងគ្រោះដោយសារការអនុវត្តការរិបអូសយកដី របស់ប្រជាជន។

ការប្តេជ្ញចិត្តរបស់គាត់ ចំពោះប្រទេសកម្ពុជាបានបញ្ជាក់ឡើងតាមតួតាទីរបស់
គាត់ ក្នុងកិច្ចការសង្គម ក្នុងឋានះជាអ្នកដឹកសំប្រជាជន វិរះបានឲ្យវិតេទទួលស្គាល់ថា
ជាអ្នកគាំ(ទសិទ្ធិមនុស្ស។ នៅឆ្នាំ ២០០៥ គាត់ឲ្យវិតេចាប់ដាក់គុកពីការទំនាក់ទំនង
នឹងពាក្យសរសេរលើទង់រិះគន់រដ្ឋាភិបាល។ បើគ្មានការជំទាស់ពីអន្តរជាតិទេ វិរះ
ប្រហែលជាឲ្យវិជាប់គុកយូរជាងនេះទៅទៀតនៅគុកព្រៃស។ គាត់ជាប់ក្នុងគុកចំនួន
១១ ថ្ងៃ ហើយក្នុងឆ្នាំ ២០០៦ ច្បាប់របស់អាជ្ញាធរបណ្តោះអាសន្ននៃអង្គការសហប្រជាជាតិនៅកម្ពុជា ឲ្យវិបានសរសេរឡើងវិញដោយបដិសេធមិនឲ្យដាក់គុកបទ
ល្មើសពីការបង្ខុចកេត្តឈ្មោះ។ វីរះសង្ឃឹមថា ការងាររបស់គាត់នឹងជួយបង្កើតជា
មូលដ្ឋានរបស់ប្រជាជនខ្មែរជាន់ក្រោយ។ គាត់នឹងខំពង្រឹងសមត្ថភាពប្រជាជន
ពីព្រោះគាត់មានជំនឿថា ដើម្បីឲ្យប្រជាជនជាន់ក្រោយអាចសំរេចអនាគតខ្លួនរងង
បាន គេឲ្យវិតីរាួមចំណែកក្នុងការបញ្ចេញមតិ។



His commitment to Cambodia is also expressed by his role in civil society; as a civilian leader, Virak is known for his human rights advocacy. In 2005, he was jailed for his connection to banners that displayed criticisms of the Cambodian government. If not for the international protest that resulted from his arrest, Virak may have spent much longer in Prey Sar prison. He was released after eleven days, and in 2006, due in part to his advocacy and public pressure, Cambodia's UNTAC law concerning criminal defamation was rewritten to exclude imprisonment as a lawful punishment. Virak hopes his work helps establish a foundation of active citizenship for young people. He looks to build their capacity as civilians because he believes that for young people to determine the future, they have to be a part of the decisions that shape it.

# ឡង់ ខែត



ដើម្បីរំលឹកដល់ការរត់លូនឆ្លងកាត់ ខេត្តសា។ សៅពេលរត់គេចពីការទំណក់ (គាប់បែក ដោយសហរដ្ឋអាមេរីក ឱពុក ម្ដាយគាត់ក៏ដាក់ឈ្មោះឲ្យគាត់ថាខែត។ ខែត សៅក្មេងសៅឡើយមិនអាចចងចាំ អ្វីៗទាំងអស់ដែលកើតឡើងក្នុងរបប

ខ្មែរក្រហមបានទេ ថ្វីត្បិតតៃគាត់បានរស់នៅក្នុងសម័យនោះ។ គាត់ចាំយ៉ាងច្បាស់អំពី
កុមារភាពនៅពេលក្រោយសង្គ្រាម ពេលដែលកុមារភាគច្រើនជាក្មេងកំ(៣ ថាអំពើ
យោរឃៅគីសឹងថាជាអំពើតៃមួយគត់ សំរាប់ដោះស្រាយបញ្ហាផ្សេងៗ ហើយម្នាក់ៗ
មានអារម្មណ៍ដែលអស់សង្ឃឹមយ៉ាងក្រៃលែង។ រហូតដល់ពេលគាត់បានចូលរៀន
នៅសាកលវិទ្យាល័យ ទើបគាត់ចាប់ផ្ដើមយល់ជាងមុន ពីជីវិតរបស់គាត់ដែលមាន
ទំនាក់ទំនងនឹងស្ថានភាពរបស់ប្រទេស៖ "ខ្ញុំនិយាយជាមួយមិត្តរទៀតៗអំពីប្រវត្តិ
សាស្ត្រដែលយើងបានរៀនក្នុងថ្នាក់នឹងស្ថានភាពរបស់ប្រទេស និងរបៀបណាដែល
យើងក្នុងលក្ខណះជាអ្នកចេះដឹងអាចជួយបាន....យើងខំធ្វើឲ្យកកើតសេចក្ដីសង្ឃឹម
សំរាប់ខ្លួនយើង(មុននេះគឺគ្មានការសង្ឃឹមនេះទេ)"។

ខែតជាមនុស្សម្នាក់ក្នុងចំណោមអ្នកទាំងបួន ដែលជាស្ថាបនិកនៃក្រុមការងារ យុវសន្តិភាព ដែលជាអង្គការក្រៀវជ្ជាភិបាលកើតឡើងនៅឆ្នាំ២០០១ សំរាប់ជួយ និស្សិតខ្មែរឲ្យមានការរីកចំរើនពីជំនាញ១វេការរិះគន់។ គាត់ពន្យល់ថា មនុស្សភាគ ច្រើនដែលនៅរស់ពីសម្ពាមបានចែកបទពិសោធន៍នេះទៅកូនរបស់គេ។ គាត់ធ្វើ សំណើរថាឥរិយាបថ ដូចជាការជៀសវៀវ ការប្រុងប្រយ័ត្ន ការធ្វើតាមមេដឹកនាំនឹង ការមិនគិតដល់បំណងទៅថ្ងៃមុខ គឺជាចំណែកនៃអាកប្បកិរិយារបស់មនុស្សដែល ពិបាកផ្លាស់ប្តូរដែលគាត់ឃើញនៅតែមានបន្តក្នុងជំនាន់យុវជនជាន់ក្រោយ៖ "អ្នក សៅរស់បង្រៀនកូនឲ្យចេះរស់នៅក្នុងសង្គមដែលបំបិតសេរីភាព... ធ្វើពើដូចមិនព្

In memory of running across provinces to escape American carpet bombs, his parents named him Khet. Khet was too young to remember the KR times, but he grew up in its echoes. He recalled clearly his childhood in post-war Cambodia, where many children were orphans, violence was merely a way to get things done, and there was an immense sense of hopelessness. It was not until he studied at university that he began to better understand his life in connection to the country's situation: "I talked with friends about the history we learned in class and the country's situation...and how we who have an education can help...We were creating hope for ourselves [where before there wasn't any]."

Khet is one of four founders of Youth For Peace (YFP), a non-governmental organization established in 2001 to help Khmer students develop critical thinking skills. He explained that many individuals who survived Cambodia's time of war passed the survival skills they learned to their children. He suggested behaviors like avoiding attention, following the leader, and not making long-term goals are part of the survival mindset that he sees continuing in the young generation: "They [survivors] teach their children how to survive in a repressive society...pretending to not hear or see anything, that's part of the way they think, and it's what they pass on. That's why we have to work with young people to give them some sort of option, some way of critical thinking and self-expression to create a culture of democracy."

For the past ten years, he has helped provide a safe space for youth to not only identify and discuss issues in society, but also recognize

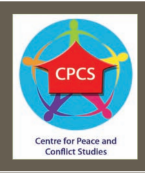


ឬមិនឃើញអ្វីសោះ នេះជាចំណែកនៃគំនិតរបស់គេ ហើយគឺគំនិតនេះហើយដែល គេបង្រៀនបន្ត។ ដូច្នេះហើយ យើងឲ្យរំតែសហគមជាមួយ©ជាជនជាន់ក្រោយ ដើម្បី ផ្តល់ឲ្យគេនូវអ្វីៗដែលជាគំនិតរិះគន់នឹងជាការបង្ហាញទស្សនះរបស់បុគ្គលម្នាក់ៗ ដើម្បី បង្កើតវប្បធម៌លទ្ធិ©ជាធិតេយ្យ"។

ក្នុងរយះពេលដប់ឆ្នាំនេះ គាត់បានជួយផ្តល់កន្លែងដែលមានសុវត្ថិភាពដល់យុវជន ដោយមិនគ្រាន់តែខំរកមើលនឹងពិភាក្សាបញ្ជាក្នុងសង្គមប៉ុណ្ណោះទ ប៉ុន្តែថែមទាំងទទួល ស្គាល់ការទទួលខុសត្រូវរៀងៗខ្លួន ដើម្បីជាចំណែកនៃដំណោះស្រាយ។ យុវជនមេដឹកសំ ដើម្បីសន្តិភាព ជាកម្មវិធីមួយក្រោមការដឹកសំរបស់យុវសន្តិភាពបង្រៀនសហគមន៍ ពីការប៉ាន់ប្រមាណសេចក្តីត្រូវការ និងការសម្របសម្រួលថវិការនៃមជ្ឈដ្ឋានរបស់ និស្សិត បណ្ណាល័យនិងបុគ្គលិក ដើម្បីចាត់ចែងធ្វើការបង្គាត់នៅភ្នំពេញ នៅជុំវិញ០ សហគមន៍នឹងខេត្តនា។។

their responsibility to be a part of the solution. Young Leaders for Peace, one of several programs under YFP's direction, teaches community needs assessment and budget planning to prepare students for community development work. Apart from its courses, YFP accommodates a student center, a library, and a supportive staff to operate workshops in Phnom Penh, surrounding communities, and other provinces.





The Centre for Peace and Conflict Studies is home to a range of interconnected programmes that promote the advancement of peace processes, research and learning. It creates opportunities for practitioners, students, academics and analysts to access information and resources that are contextually grounded.

www.centrepeaceconflictstudies.org